
christophori 

№2-3/2022
KWARTALNIK PARAFII EWANGELICKO-AUGSBURSKIEJ 

(LUTERAŃSKIEJ) ŚW. KRZYSZTOFA WE WROCŁAWIU

QUARTALSCHRIFT DER EVANGELISCH-AUGSBURGISCHEN 
(LUTHERISCHE) ST. CHRISTOPHORIGEMEINDE IN BRESLAU

bote



a	 LEITARTIKEL redakcja

3|3 	  Liebe Leserinnen, liebe Leser des Christophoriboten!
		  Drogie czytelniczki, drodzy czytelnicy Christophoriboten!

a	 pastorberichte proboszcz

4|6	 	 Pastorberichte | Z życia parafii 
	  
a	 diakonie diakonia

8|8	 	 Tradition und Modernität | Tradycja i nowoczesność
9|9	 	 Neues Diakonie-Logo | Nowe logo diakonii

a	 Musik  muzyka

10|10 	  Abschied vom Tomasz | Pożegnanie Tomasza

a	 Kirche in Polen Kościół w polsce

11|13	 	Aus dem Leben der Kirche in Polen... | Z życia Kościoła w Polsce… 
	  
a	 ukraine-hilfe  pomoc ukrainie

14|15	 Hilfe für Flüchtlinge aus der Ukraine 
		  Pomoc dla uchodźców z Ukrainy

a	 Pfarrfahrten  wyjazdy parafialne

18|20 	  Besuche | Odwiedziny

a	 Das Wort Gottes Słowo Boże

21|22 	  Man muss sich auf die Seite der Sieger stellen!  
		  Trzeba stanąć po stronie zwycięzcy!

a	 Theologie Teologia

24|29 	  Der dritte Glaubensartikel des "Nizäno-konstantinopoli- 
		  tanischen Glaubensbekenntnisses" 
		  III artykuł wiary „Wyznania nicejsko-konstantynopoli- 
		  tańskiego”

34|37 	  Martin Luther und die Sakramente – Frühpredigten 
		  Marcin Luter i sakramenty – wczesne kazania

a	 Schlesien heute  śląsk Dziś

40|43 	  Mut zur Versöhnung | Odwaga w dążeniu do pojednania
47|48 	  Ehre den Toten | Cześć zmarłym

a	 Geschichte Schlesiens Historia Śląska

48|49 	 Breslau-Zimpel | Wrocław-Sępolno – historia (do 1945)

a	 Gemeindekalender Kalendarz parafialny

50| 	

Parochia Lutherana Sancti Christophori in Wratislavia 
Lutherische St.-Christophori-Gemeinde in Breslau 
Parafia luterańska św. Krzysztofa we Wrocławiu 
Pfarrhaus, Postanschrift | plebania, adres korespondencyjny 
Parafia Ewangelicko-Augsburska św. Krzysztofa,
ul. Partyzantów 60, PL 51-675 Wrocław, Tel. (+48) 713 487 317  
christophori@luteranie.pl

Anschrift der kościół św. Krzysztofa | adres kościoła św. Krzysztofa 
Plac św. Krzysztofa 1, PL 50-056 Wrocław 

Propst Administrator | proboszcz-administrator  
ks. Karol Długosz, Tel. (+48) 508 095 416 karol.dlugosz@luteranie.pl 

Diakonie und Ausleihstation für Reha-Geräte | diakonia  
i wypożyczalnia sprzętu rehabilitacyjnego Lidia Podżorska,  
Gemeindeschwester | siostra parafialna Tel. (+48) 604 185 724  
lidia.podzorska@luteranie.pl 

Internet und Social Media | Internet i media społecznościowe 
www.schg.pl
Instagram, Facebook, Twitter: luteraniewro 

Konto der Pfarrei in pln | konto parafii w pln
Santander Bank (bic: WBKPPLPP) 
PL 69 1090 2590 0000 0001 2232 7977 
Kontoinhaber | właściciel konta: 
Parafia Ewangelicko-Augsburska św. Krzysztofa 
Konto der Pfarrei in eur | konto parafii w eur
Sparkasse Oberlausitz-Niederschlesien 
DE 58 8505 0100 3100 0369 04 
Kontoinhaber | właściciel konta: Ev. Deutsche Gemeinde Breslau 

No 2-3/2022 • kwartalnik | Quartalschrift • numer kolejny | Ausgabe: 
No 158-159 • rok wydawniczy | Erscheinungsjahr XVII 

Wydawca | Verleger: Parafia Ewangelicko-Augsburska św. Krzysztofa 
we Wrocławiu 

Nakład | Auflage: 1200 

Redakcja | Redaktion: ks. Karol Długosz (redaktor naczelny  
| Chefredakteur), ks. dr Grzegorz Olek, Ewa Sojka, Katarzyna Długosz,  
Agnieszka Bładyko-Drgas, Piotr Undas
Współpraca | Mitarbeit: Joanna Rączkowiak, Stanisław Żółkiewski, 
Marcus König, Konrad Indeka.

Layout | Skład: Robert Bylicki 

Druck | Druk: Ośrodek Wydawniczy Augustana,  
43-300 Bielsko-Biała, pl. ks. Marcina Lutra 3
sekretariat@augustana.com.pl,  augustana.com.pl 

Fotografie | Fotografien: Tobias Reich, Tetiana Shyshkina/unsplash.
Sofern nicht anders angegeben, liegen die Rechte an den 
veröffentlichten Fotos bei der PEA des Hl. Christophs. Sofern nicht 
anders angegeben, liegen die Rechte an den veröffentlichten Fotos bei 
der PEA des Heiligen Christophorus. | Jeśli nie podano inaczej, prawa 
do publikowanych zdjęć posiada PEA św. Krzysztofa.

Kontakt: christophoribote@luteranie.pl 

C h r i s t oph o r i  b o t e
2 – 3 / 2 0 2 2



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 3

| Seit der Veröffentlichung der letzten Ausgabe 
unseres Quartalsberichts hat sich die uns um-
gebende Welt stark verändert. Die Schrecken 
des Krieges zwischen Russland und der Ukraine 
haben uns sehr unangenehm überrascht und bei 
der jüngeren Generation Angst vor der Zukunft 
und bei der älteren Generation traurige Erinne-
rungen an die „Befreiung“ Schlesiens durch die 
Rote Armee ausgelöst. 

Mit Beginn der Kampfhandlungen an den 
Ostgrenzen der Europäischen Union strömen 
Züge voller Flüchtlinge (im Durchschnitt etwa 
10 Tsd. Menschen pro Tag). Der Hauptbahnhof 
verwandelte sich in ein Nachtquartier, das zeit-
weise aus allen Nähten platzte. Jeder, der es nur 
konnte, half nach seinen Möglichkeiten. 

 Als wir über Facebook erfuhren, dass kleine 
Kinder auf dem Betonboden des Bahnhofs schla-
fen, brachten wir dort drei Feldbetten unserer 
Pfarrei. Es war ein sehr bewegender Anblick für 
mich und deshalb haben wir uns als Gemeinde 
nach der Überzeugung des Gemeinderates ent-
schieden, eine Gruppe von neun Flüchtlingen 
zu betreuen (mehr auf Seite ...). 

Auch in unserer Redaktion hat es wesentliche 
Veränderungen gegeben. Mit der letzten Ausgabe 
des Christophoriboten endete die Amtszeit der 
aktuellen Redaktion: Jolanta Waschke (Chefre-
dakteurin), Tomasz Kmita-Skarsgård, Marcin 
Pawlas, Katarzyna Długosz und meiner Person. 
Wir danken ihnen für mühevolle redaktionelle 
Arbeit der vergangenen Jahre. Zur neuen Redak-
tion gehören: Pfr. Karol Długosz (Chefredakteur), 
Pfr. Dr. Grzegorz Olek, Ewa Sojka, Katarzyna 
Długosz, Agnieszka Bładyko-Drgas und Piotr 
Undas. Zu Mitarbeitern des Redaktionsteams 
wurden: Stanisław Żółkiewski, Marcus König, 
Konrad Indeka. Nach zwölfjähriger Tätigkeit in 
der Gemeinde verabschiedet sich unser lang-
jähriger Musikdirektor, Organist und Kantor, 
Herr Tomasz Kmita-Skarsgård, ein Mann mit 

vielseitigen Interessen und Talenten. Wir alle 
sind ihm für sein langjähriges Engagement sehr 
dankbar und haben seine Entscheidung, ins 
Ausland zu gehen, schmerzlich hingenommen. 
Die Funktion des Organisten wird weiterhin von 
folgenden Herren wahrgenommen: Artur Piw-
kowski (Wrocław), Maciej Skrzypczyk (Filialen) 
und Mariusz Nowak (Wrocław) sowie Frau Inna 
Denkiw aus der Ukraine. 

Die aktuelle Ausgabe ist eine Ankündigung 
von Änderungen, die wir in unserem Magazin 
einführen werden. Es wird mehr Material über 
die Gegenwart und Geschichte Schlesiens geben. 
Wir wollen auch umfassend über das Leben 
unserer Gemeinde und die Herausforderungen, 
denen wir uns täglich stellen, berichten. Auch 
für die evangelische Theologie in zugänglicher 
Form darf kein Raum fehlen. Wir zählen auf 
einen positiven Empfang der vorgeschlagenen 
Änderungen und übergeben Ihnen die erste 
Ausgabe, die teils von der alten, teils von der 
neuen Redaktion erstellt wurde. 

Gott Befohlen

|  Od czasu opublikowania ostatniego numeru 
naszego kwartalnika otaczający świat przeszedł 
poważne przeobrażenia. Okropności wojny 
Rosji z Ukrainą bardzo niemiło nas zaskoczyły, 
wywołując strach o przyszłość u młodszych, 
a u przedstawicieli starszej generacji smutne 
wspomnienia z czasów „wyzwalania” Śląska 
przez Armię Czerwoną. Wraz z rozpoczęciem 
działań wojennych u wschodnich granic Unii 
Europejskiej do Wrocławia zaczęły docierać 
pociągi pełne uchodźców (średnio dziennie 
ok. 10 000 ludzi). Dworzec Główny zamienił się 
w noclegownię momentami pękającą w szwach. 
Co cieszy, w zasadzie całe społeczeństwo ruszyło 
do pomocy, każdy jak potrafił. Nasza parafia 
miała trzy stare, choć sprawne łóżka polowe, 

które zawieźliśmy busem na dworzec, kiedy 
dowiedzieliśmy się w Facebooka, że wobec bra-
ków logistycznych małe dzieci musiały spać na 
betonowej posadzce. To był dla mnie bardzo 
poruszający widok i dlatego po przekonaniu 
rady parafialnej postanowiliśmy jako parafia za-
opiekować się grupką dziewięciorga uchodźców 
(szerzej na stornie …). Także w naszej redakcji 
zaszły spore zmiany. Wraz z ostatnim nume-
rem Christophoribote zakończyła się kadencja 
dotychczasowej redakcji w składzie: Jolanta 
Waschke (red. nacz.), Tomasz Kmita-Skarsgård, 
Marcin Pawlas, Katarzyna Długosz oraz ks. Ka-
rol Długosz. Dziękujemy im za minione lata 
mozolnej pracy redakcyjnej. W nowej redakcji 
znaleźli się: ks. Karol Długosz (red. nacz.), ks. dr 
Grzegorz Olek, Ewa Sojka, Katarzyna Długosz, 
Agnieszka Bładyko-Drgas oraz Piotr Undas. 
Współpracownikami redakcji zostali: Stanisław 
Żółkiewski, Marcus König i Konrad Indeka. Po 
jedenastu latach żegna się także z pracą w parafii 
nasz długoletni dyrektor muzyczny, organista 
i kantor pan Tomasz Kmita-Skarsgård, człowiek 
wszechstronnych zainteresowań i talentów. Za 
wieloletnie zaangażowanie jesteśmy mu wszyscy 
bardzo wdzięczni i z bólem przyjęliśmy jego de-
cyzję o wyjeździe za granicę. Rolę organisty pełnić 
będą nadal panowie: Artur Piwkowski (Wrocław), 
Maciej Skrzypczyk (filiały) oraz Mariusz Nowak 
(Wrocław) a także pani Inna Denkiw rodem 
z Ukrainy. Wraz z niniejszym numerem rozpo-
czyna się zmiana w kształcie naszego czasopisma. 
Będzie więcej o teraźniejszości i historii Śląska. 
Chcemy także szerzej relacjonować życie naszej 
parafii oraz wyzwania, z jakimi się mierzymy na 
co dzień. Nie może też zabraknąć przestrzeni 
dla teologii ewangelickiej, w przystępnej formie. 
Liczymy na łaskawe przyjęcie zaproponowanych 
zmian, oddając w państwa ręce pierwszy numer 
opracowany częściowo przez starą i częściowo 
już przez nową redakcję. 

Liebe Leserinnen, liebe Leser des 
Christophoriboten!

Drogie czytelniczki, drodzy czytelnicy Christophoriboten!

L E I T A R T I K E L  |  redak     c j a

christophori bote



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 4

|  Die vergangene Zeit ist eine Zeit fort-
gesetzter intensiver Arbeit im Dienst Jesu. 
In unserer Kirchengemeinde gab es neben 
den Sonntagsgottesdiensten in Wrocław 
und den Samstagsgottesdiensten in den 
Filialen regelmäßige wöchentliche Treffen 
für an der Evangelischen Kirche Interessier-
te. Es gab auch Religionsunterricht für die 
Jüngsten sowie Hausbesuche bei Gemein-
demitgliedern. Während der Passionszeit 
luden wir Pfr. Marcin Podżorski ein, der 
eine dreitägige Besinnungszeit leitete, die 
mit einem gemeinsamen Gottesdienst in 
der Christophorikirche abgeschlossen wur-
de (Inhalt seiner Predigt kann auf Seite ... 
gelesen werden). Ein wichtiger Moment für 
viele unserer Gemeindemitglieder war der 
Osternachtgottesdienst, der um 21.00 Uhr 
begann und um ein Uhr morgens endete. 
Trotz der späten Stunde zog diese Form der 
Liturgie eine große Gruppe von Gläubigen 
(auch von außerhalb Wrocławs) an. Ich 
danke Herrn Marcin Pawlas und Herrn 
Tomasz Kmita-Skarsgård für die Vorbe-
reitung dieses besonderen liturgischen 
Rahmens und dem Pfr. Paweł Mikołajczyk 
und der Pfr. Marta Zachraj-Mikołajczyk für 
die Begleitung bei der Liturgie. 

Mit großer Freude erfüllte uns die Hoch-
zeit von Piotr Kozdrowicki und Karolina 
Hurej. Ein wichtiges Ereignis im Leben der 
Gemeinde war die Pfarrversammlung unter 
der Leitung des Vorgesetzten unserer Diö-
zese – Bischof Waldemar Pytel. Daraufhin 
wurde ein neuer Gemeinderat gewählt, in 
den folgende Mitglieder eingingen: Pfr. 
Karol Długosz (von Amts wegen), Jörg 

Giessler, Eilert Hörmann, Zuzanna Kujat, 
Ewa Majewska, Jörg Sierenberg, Jolanta 
Waschke. Als Stellvertreter wurden Roy 
Häuslein und Mariusz Nowak gewählt. 
In den Prüfungsausschuss wurden Eber-
hard Scholz, Irena Wiatrowska und Gizela 

Wypych gewählt. Frau Lilli Fatyga wurde 
Stellvertreterin. Katarzyna Długosz wurde 
zur Delegierten der Gemeinde an der Di-
özesansynode gewählt. 

Zu einer neuen Initiative in der Ge-
meinde wurde der Damenkreis, dessen 

Pfr. | ks. Karol Długosz
Propst Administrator

proboszcz-administrator

Trauung von Piotr Kozdrowicki und 
Karolina Hurej
Ślub Piotra Kozdrowickiego oraz 
Karoliny Hurej

ia
rt

st
ud

io
.p

l

Pastorberichte
Z życia parafii

P a s t o r b eri   c h te   |  pr  o b o s z c z



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 5

erstes Treffen im Mai stattfand. Sondergast 
war Frau Danuta Sznajder, die das Thema 
der Spuren des Apostels Paulus in Malta 
vorstellte. Wir hoffen, dass immer mehr 
unserer Gemeindemitgliederinnen aus 
ganz Niederschlesien von der neuen In-
itiative überzeugt werden (die Einladung 
zum nächsten Treffen finden Sie auf der 
Rückseite dieser Ausgabe). 

Im Juni fand zum ersten Mal der Pfingst-
gottesdienst im Gemeindesaal/Kapelle in 
Zimpel statt. Die Gemeindemitglieder, die 
täglich Deutsch, Polnisch und Englisch 
sprechen, beteten gemeinsam und erin-
nerten an das Ereignis, als Gott durch die 
Ausgießung des Heiligen Geistes über die 
Apostel die Sprachbarrieren durchbrach, 
die die Menschen seit dem Turm zu Babel 
trennten. Auch wir verbrachten zusam-
men mit den ukrainischen Bewohnern 
des Pfarrhauses Zeit im Pfarrgarten bei 
gemeinsamer Mahlzeit. Wir danken allen 
Beteiligten, die ihre Zeit geopfert haben, 
diese Veranstaltung vorzubereiten. Be-
sonderer Dank geht an: Herrn und Frau 
Anna und Roy Häuslein und Herrn Adrian 
Maciałowicz für die Hilfe bei der Zuberei-
tung der Mahlzeit. Ich möchte auch Frau 
Aleksandra Kaźmierczak für das Flöten-
spiel während des Gottesdienstes danken, 
in dem wir uns traurig von Frau Prof. Dr. 
Andrea M. Noel von der State University 
of New York und ihrem Mann und ihrer 
Tochter (ihre Vorfahren stammten aus 
Schlesien) verabschiedeten. Während des 
sechsmonatigen Stipendiums in Wroclaw 
wurden unsere Gäste ein Teil unserer Ge-
meinschaft. 

Wir dürfen auch nicht den engagier-
ten Dienst unserer Gemeindeschwester 
Lidia Podżorska vergessen, deren Arbeit 

besonderen Respekt verdient und deren 
Beharrlichkeit und Herz für die Gemein-
demitglieder meine Bewunderung hervor-
rufen. Was wirtschaftliche Sachen angeht, 
wurde kürzlich der Pfarrgarten aufgeräumt, 
wir haben den Zaun vor dem Presbyterium 
gestrichen und die Toilette in der Chris-
tophorikirche modernisiert, damit sie für 

Sehbehinderte, Damen und kleine Kinder 
freundlicher ist. Es ist uns auch gelungen, 
die Gemeindeaushänge so zu renovieren, 
dass sie zum Betreten der Kirche und des 
Pfarrhauses animieren. An der Aktualisie-
rung der Website der Gemeinde und an der 
Harmonisierung der Informationspolitik 
wird noch gearbeitet. Wir hoffen, dass die 

Besuch von Gemeindemitgliedern
Odwiedziny u parafian

Wahlen zum Pfarrgemeinderat, zum 
Prüfungsausschuss und zur Diözesansynode
Wybory do Rady Parafialnej, Komisji
Rewizyjnej i Synodu Diecezji

Frauenkreis
Koło Pań

P a s t o r b eri   c h te   |  pr  o b o s z c z



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 6

P a s t o r b eri   c h te   |  pr  o b o s z c z

Dinge nach den Ferien ein neues Tempo 
bekommen. Wir haben Gott für vieles zu 
danken, und wir hören nicht auf, für den 
Frieden in der Welt und für Sie, liebe Le-
serinnen und Leser, zu beten.

|  Miniony czas to okres dalszej intensyw-
nej pracy w służbie dla Jezusa. W naszej 
parafii, poza nabożeństwami niedzielnymi 
we Wrocławiu oraz sobotnimi w filiałach, 
regularnie odbywały się cotygodniowe spo-
tkania dla osób zainteresowanych Kościo-
łem ewangelickim. Nie zabrakło także lekcji 
religii dla najmłodszych oraz odwiedzin 
w domach u parafian. W czasie pasyjnym 
zaprosiliśmy ks. Marcina Podżorskiego, 
który poprowadził trzydniowy czas skupie-
nia zakończony wspólnym nabożeństwem 
w Kościele św. Krzysztofa (zapraszamy do 
zapoznania się z treścią jego kazania na 
stronie …). Dla wielu naszych parafian 
istotnym momentem było nabożeństwo 
Wigilii Paschalnej, które rozpoczęło się 
o godz. 21.00 a zakończyło o pierwszej 
nad ranem. Mimo późnej pory taka forma 
liturgii przyciągnęła liczne grono wier-
nych (także spoza Wrocławia). Dziękuję 
panom Marcinowi Pawlasowi oraz Toma-
szowi Kmicie-Skarsgård za przygotowanie 
tej szczególnej oprawy liturgicznej, a ks. 
Pawłowi Mikołajczykowi oraz ks. Marcie 
Zachraj-Mikołajczyk za towarzyszenie 
w liturgii. Dużą radością napełnił nas ślub 

Piotra Kozdrowickiego oraz Karoliny Hurej. 
Ważnym wydarzeniem w życiu parafii było 
zgromadzenie parafialne, które poprowa-
dził zwierzchnik naszej diecezji – ks. bp 
Waldemar Pytel. Wybrano wtedy nową 
radę parafialną, do której weszli: ks. Karol 
Długosz (z urzędu), Jörg Giessler, Eilert Hör-
mann, Zuzanna Kujat, Ewa Majewska, Jörg 
Sierenberg, Jolanta Waschke. Zastępcami 
wybrano: Roya Häusleina oraz Mariusza 
Nowaka. Do komisji rewizyjnej wybrano: 
Eberharda Scholza, Irenę Wiatrowską, Gi-
zelę Wypych. Zastępczynią została p. Lilli 
Fatyga. Delegatką parafii do synodu die-
cezjalnego wybrano pastorową Katarzynę 
Długosz. Nową inicjatywą na gruncie para-
fialny, stało się Koło Pań, którego pierwsze 
spotkanie odbyło się w maju. Gościem 
specjalnym była p. Danuta Sznajder, która 
przedstawiła temat śladów Apostoła Pawła 
na Malcie. Liczymy, że coraz więcej na-
szych parafianek z całego Dolnego Śląska 
przekona się do nowej inicjatywy (zapro-
szenie na kolejne spotkanie znajduje się 
na tylnej okładce niniejszego numeru). 
W czerwcu po raz pierwszy nabożeństwo 
w Święto Zesłania Ducha Świętego odbyło 
się w Sali parafialnej/kaplicy na Sępolnie. 
Parafianie na co dzień władający językami: 
niemieckim, polskim i angielskim, razem 
modlili się, przypominając wydarzenie, 
gdy Bóg przez wylanie Ducha Świętego 
na apostołów zniósł bariery językowe, ja-
kie dzieliły ludzi od czasów Wieży Babel. 
Także i my spotkaliśmy się, goszcząc oso-
by z Ukrainy i nie tylko, modląc się, spę-

dziliśmy czas w ogrodzie parafialnym na 
wspólnym posiłku. Dziękujemy wszystkim 
zaangażowanym osobom, które poświęciły 
swój czas, aby przygotować to wydarze-
nie (szczególnie: państwu Annie i Royowi 
Häuslein oraz p. Adrianowi Maciałowiczo-
wi za pomoc w przygotowaniu posiłku) 
a także p. Aleksandrze Kaźmierczak za grę 
na flecie w czasie nabożeństwa. W jego 
trakcie ze smutkiem pożegnaliśmy panią 
prof. Andreę M. Noel ze State University 
of New York oraz jej męża i córkę, których 
przodkowie pochodzili ze Śląska, a którzy 
przez czas półrocznego stypendium stali 
się częścią naszej wspólnoty. Nie możemy 
zapomnieć także o ofiarnej służbie naszej 
siostry parafialnej Lidii Podżorskiej, której 
praca zasługuje na szczególny szacunek, 
a wytrwałość i serce dla parafian budzą mój 
podziw. Ze spraw gospodarczych w ostat-
nim czasie uporządkowany został ogród 
parafialny, pomalowaliśmy płot przed 
plebanią oraz nieco zmodernizowaliśmy 
toaletę w Kościele św. Krzysztofa, tak aby 
była bardziej przyjazna osobom niewi-
domym, paniom oraz małym dzieciom. 
Udało się także wyremontować gablotki 
parafialne, które znów zachęcają do wejścia 
do Kościoła czy też plebanii. Nadal trwają 
prace nad aktualizacją strony interneto-
wej parafii oraz ujednoliceniem polityki 
informacyjnej. Liczymy, że po wakacjach 
sprawy nabiorą nowego tempa. Mamy za 
co Bogu dziękować, przy tym nie ustajemy 
w modlitwie za pokój na świecie oraz za 
Was drodzy Czytelnicy i Czytelniczki.

Feierliches Fest der Osternacht
Uroczyste obchody Wigilii Paschalnej

Nach dem Pfingstgottesdienst
Po nabożeństwie w Zesłanie Ducha Świętego

Jo
la

nt
a 

W
as

ch
ke



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 7

P a s t o r b eri   c h te   |  pr  o b o s z c z

Gemeindemitglieder am Grill: Roy
Häuslein und Adrian Maciałowicz
Parafianie przy grillu: Roy Häuslein 
oraz Adrian Maciałowicz

Nach dem Pfingstgottesdienst
Po nabożeństwie  
w Zesłanie Ducha Świętego



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 8

|  An einem Tag in der Fastenzeit besuchte 
ich Frau Erna Gold und dann passierte es: 
Mein Herz wurde aufs Tiefste berührt. Es 
passierte bei der Lesung über das Leiden 
und den Tod unseres Erlösers Jesus Christus. 
Die Geschichte wurde anhand der Überliefe-
rungen in vier Evangelien zusammengestellt 
und in dem zweiten Teil des Schlesischen Pro-
vinzial-Gesangbuches veröffentlicht. Die Ge-
schichte wurde beim Vorlesen durch Refrains 
inhaltlich gegliedert, ich verzichtete jedoch 
diesmal darauf und konzentrierte ich mich 
nur auf den eigentlichen Text. Die Botschaft 
des Textes hat mich überwältigt. Das über 
2000 Jahre alte Ereignis erreichte mich mit 
großer Kraft und wurde persönlich. Ich dachte 
an menschliche Ungerechtigkeit und die Hin-
gabe des Sohn Gottes und seine Auslieferung 
in die Hände der Sünder. In dem Bereich 
des Bösen war er der einzige Gerechte. Er 
war damals die einzige Hoffnung und in den 
heutigen schrecklichen Zeiten ist es auch 
nicht anders. Wenn wir die Leidensgeschichte 
so betrachten, fühlen wir uns berührt und 
streben danach mit dem kostbaren Blut Chris-
ti von unseren Sünden reingewaschen zu 
werden. Das Gesangbuch, das ich zu mei-
nen Besuchen oft mitnehme, kommt aus 
dem Jahre 1908, ist in Fraktur gedruckt und 
wurde bei den Gottesdiensten der St.Christo-
phori-Gemeinde bis 2014 benutzt. Ich habe 

durch das Gesangbuch viele wunderbare 
Kirchenlieder gelernt, die mich sehr stark 
seelisch angesprochen haben. Manchmal 
denke ich darüber nach, wie das möglich 
ist, dass die vor Jahr – zehnten oder sogar 
Jahrhunderten komponierten Lieder uns der-
maßen ansprechen können!. Das verdanken 
wir dem Heiligen Geist, der lebendig macht 
wenn man von Neuem geboren wird (vgl. Joh 
3,3). Frau Gold erzählte mir diesmal auch 
darüber, wie wichtig die Fastenzeit in ihrer 
Familie war. Diese Zeit und insbesondere die 
Karwoche dienten damals zur Einkehr und 
dem Nachdenken, die Äußerlichkeiten waren 

zweitrangig und das Aufräumen stand gar 
nicht auf dem Tagesprogramm. Diese geistige 
Nahrung durfte ich ihr während meines Besu-
ches schenken, in dem ich die Geschichte des 
Lei – dens und Sterbens unseres Herrn Jesu 
Christi vorlas.zu beeinflussen. Übersetzung: 
Jolanta M. Waschke 

|  Pewnego dnia w czasie moich wielkopost-
nych odwiedzin u pani Erny Gold moje serce 
zostało głęboko poruszone. Wydarzyło się to, 
podczas czytania historii cierpienia i śmierci 

Tradition und Modernität
Tradycja i nowoczesność

D iak   o n ie   |  diak    o n ia

Lidia Podżorska
Gemeindeschwester

siostra parafialna

WYPOŻYCZALNIA 
SPRZĘTU REHABILITACYJNEGO  
JOANNICI 

DIAKONIA PARAFII EWANGELICKO-AUGSBURSKIEJ  
ŚW. KRZYSZTOFA WE WROCŁAWIU

wypożyczalnia 
czynna w poniedziałki 

od godziny 10.00 do 14.00
ul. Partyzantów 60

telefon 604 185 724

POSIADAMY: 
łóżka ortopedyczne, materace przeciwodleżynowe, 
wózki inwalidzkie, krzesła toaletowe, schodołaz, 
koncentratory tlenu, chodzik, balkonik, kule etc.

WARUNEK WYPOŻYCZENIA: 
zaświadczenie lekarskie lub wypis ze szpitala 
informujący o potrzebie wypożyczenia określonego 
sprzętu, dowód osobisty wypożyczającego 
i korzystającego

Z A P R A S Z A M Y



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 9

Neues Diakonie-Logo
Nowe logo diakonii 

D iak   o n ie   |  diak    o n ia

Pana naszego Jezusa Chrystusa. Historię tę 
zestawiono na podstawie czterech Ewangelii 
i umieszczono w drugiej części Śpiewnika 
SPG («Schlesisches Provinzial-Gesangbuch»). 
Zwykle czyta się ją przerywając krótkimi re-
frenami, które tym razem pominęłam. 

Przesłanie, jakie do mnie dotarło, bar-
dzo mną wstrząsnęło. Wydarzenie sprzed 
dwóch tysięcy lat przemówiło do mnie na 
nowo z wielką mocą i stało się tak bardzo 
osobiste. Zdałam sobie sprawę, że ludzka 
niesprawiedliwość i zaślepienie doprowadziły 
do dobrowolnego oddania się Syna Bożego 
w ręce grzeszników. W morzu zła jedyną spra-

wiedliwością był Jezus. Był jedyną nadzieją 
i w dzisiejszych czasach pełnych nieprawości 
nadal nią jest. Gdy się nad tym zastanowimy, 
to pozostaje wzruszenie, chęc, by ta drogo-
cenna krew Chrystusa zmyła i nasze grzechy. 
Śpiewnik, z którego korzystam w trakcie od-
wiedzin parafian, pochodzi z 1908 r., został 
napisany fakturą (stylem pisma niemieckie-
go – gotyckiego) i był regularnie używany 
w parafii św. Krzysztofa do 2014 r. Stał się on 
niejako symbolem naszego kościoła. Pozna-
łam dzięki niemu wiele wspaniałych pieśni, 
które przemawiają do mnie duchowo. Czasem 
zastanawiam się nad tym, jak to możliwe, że 

mogę się utożsamiać z treścią, która została 
skomponowana tak wiele lat temu! Myślę, że 
to możliwe dzięki Duchowi Śwętemu, który 
odżywa w człowieku, gdy się on „narodzi 
na nowo” (por. J 3,3). Pani Erna wówczas 
opowiedziała mi o tym, jakie znaczenie w jej 
młodości miał Wielki Post. Tradycją w jej 
domu było, że w czasie Wielkiego Tygodnia, 
nie podejmowano już żadnych porządków. 
Raczej był to czas wyciszenia się i refleksji. 
Pani Erna była mi wdzięczna za to, że cho-
ciaż krótko podczas moich odwiedzin, mogła 
posłuchać tej niezwykłej historii cierpienia 
i śmierci naszego Pana! 

DIAKONIA PARAFII 
EWANGELICKO-AUGSBURSKIEJ

ŚW. KRZYSZTOFA WE WROCŁAWIU

DIE DIAKONIE 
DER EVANGELISCH-AUGSBURGISCHEN 

ST. CHRISTOPHORI GEMEINDE IN BRESLAU

|  Wir freuen uns, Ihnen das neue Logo der 
Diakonie unserer Gemeinde vorzustellen. 
Wir können Anknüpfungen an unsere bei-
den Kirchen finden: Christophorikirche und 
König-Gustav-Adolf-Gedächtniskirche, an 
den Schlesischen Adler sowie den Johan-
niterorden, dank dem unser Verleih von 
Rehabilitationsgeräten entstanden ist. Das 
Ganze knüpft an das Logo der Diakonie an. 
Wir würden uns freuen, wenn Sie das das 
Profil der Gemeindediakonie auf Facebook 

liken würden, wo über die Aktivitäten der 
Gemeinde im diakonischen Bereich (Akti-
vitäten der Schwester Lidia, Betreuung von 
Flüchtlingen, Mahlzeiten für Menschen in 
einer Obdachlosenkrise etc.) laufend be-
richtet wird.

|  Z przyjemnością prezentujemy nowe logo 
diakonii naszej parafii. Znaleźć możemy 
w nim nawiązania do obu naszych kościołów: 

św. Krzysztofa i Pamięci króla Gustawa Adolfa 
oraz orła Śląskiego, a także Zakonu Joannitów, 
dzięki któremu powstała nasza wypożyczalnia 
sprzętu rehabilitacyjnego. Całość nawiązuje 
do logo Diakonii. Zapraszamy Państwa do 
polubienia profilu diakonii parafialnej na 
portalu Facebook, gdzie będą na bieżąco 
relacjonowane działania parafii na polu dia-
konijnym (działalność siostry Lidii, opieka 
nad uchodźcami, wydawanie posiłków dla 
osób w kryzysie bezdomności itp.).



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 10

|  Ende August dieses Jahres wird Herr Tomasz 
Kmita-Skarsgård die Arbeit in unserer Gemein-
de beenden. Er ist seit elf Jahren Organist und 
Kantor. Ab 2017 koordinierte er als Musikdi-
rektor das Musikleben unserer Gemeinde. Er 
war der Initiator vieler wertvoller Projekte, 
wie der Anschaffung einer Walcker-Orgel mit 
mechanischer Traktur, für die er ein Gehäuse 
entwarf, das von Leszek Jakuszkin mit einer 
Holzschnitzerei von Michał Oganiaczyk und 
Paweł Czekański hergestellt wurde. Er arbei-
tete mit zahlreichen Künstlern aus Polen und 
dem Ausland zusammen. Als er in unserer 
Gemeinde zu arbeiten begann, übertrug er zur 
Christophorigemeinde seine musikalischen 
Veranstaltungen, wie z. B.: Bachs Geburtstag 
mit Luther-Messe und die Gottesdienste der 9 
Lesungen und Weihnachtslieder, die wir gerne 
bei „guten Winden“ fortsetzen möchten. Auf 
seine Initiative hin gab es einige Zeit in der 
Christophorikirche Montagskonzerte. Herr 
Kmita-Skarsgård initiierte den Austausch der 
Bleiverglasungen in der Christophorikirche 
und schlug eine Liste von Personen vor, die 
auf ihnen verewigt wurden. Er erstellte für die 
Städtische Denkmalpflege ein künstlerisches 
Konzept der Bleiverglasungen vor, das später 
von Dr. Arch. Zygmunt Łuniewicz erstellt wur-
de. Er steckte viel Herzblut in die Besserung 
der Innenausstattung der Kirche und erfüllte 
ehrenamtlich die Rolle des Küsters. Zusam-
men mit dem Herrn Roy Häuslein renovierte 
er die Vorhalle und fertigte eine Polychromie 
auf den Rippen des Gewölbes an. Er war auch 
Autor des Konzepts der Jubiläumsgottesdienste 
anlässlich des 750-jährigen Kirchenjubiläums 
und des 60-jährigen Jubiläums der Neueinwei-
hung der Christophorikirche. Er entwarf Logo, 
Wappen und Fahne der Christophorigemeinde. 
Im Rahmen seiner Pflichtgen führte er Gele-
genheitsprogramme der Gottesdienste aus, 
fertigte Weihnachtskarten und Mappen an, 

entwarf den Gemeindebriefkopf und einen 
Gemeindestempel sowie bereitete verschiedene 
Informationsaushänge vor und entwarf eine 
steinerne Jubiläumstafel mit Inschrift. Für die 
Diözese Wrocław bereitete er ein Musikkonzept 
vor und leitete die Aufführung während des 
Treffens der Christen Mittel – und Osteuropas 
in der Jahrhunderthalle im Jahr 2014 (für das 
er eigens eine Komposition für den großen ge-
mischten Chor VENIS schrieb). Ähnlich verhielt 
es sich bei der Vorbereitung des Gottesdiens-
tes anlässlich des 500-jährigen Jubiläums der 
Reformation im Dom St. Maria Magdalena. 
In gewisser Weise war der Höhepunkt seiner 
künstlerischen Arbeit die Vorbereitung und Ver-
öffentlichung im Jahr 2020, vor der Pandemie, 
des Gebetbuchs unserer Gemeinde. Wir sind 
Gott dankbar für einen so produktiven Künstler, 
der innerhalb der Mauern der Christophorikir-
che wirken konnte und dort „einen Teil von sich 
selbst“ zurückließ. Für Herrn Kmita-Skarsgård 
beginnt ein neuer Lebensabschnitt, für den wir 
ihm viel Gottes Segen wünschen. 

|  Pod koniec sierpnia tego roku pracę w naszej 
parafii zakończy Tomasz Kmita-Skarsgård. Od 
dwunastu lat był organistą i kantorem. Od roku 
2017 pełnił funkcję dyrektora muzycznego, 
koordynując życie muzyczne naszej parafii. Był 
inicjatorem wielu cennych przedsięwzięć, jak 
choćby pozyskania organów Walckera o trak-
turze mechanicznej, do której zaprojektował 
szafę wykonaną przez p. Leszka Jakuszkina, ze 
snycerką Michała Oganiaczyka i Pawła Czekań-
skiego. Współpracował z licznymi artystami 
z kraju i zagranicy. Wraz z rozpoczęciem pracy 
w naszej parafii przeniósł do Parafii św. Krzysz-
tofa swoje autorskie wydarzenia muzyczne, 
takie jak: Urodziny Bacha z Mszą Luterańską 
oraz nabożeństwa 9 czytań i kolęd, które przy 
dobrych wiatrach pragniemy kontynuować. 

Z jego inicjatywy przez jakiś czas w Kościele św. 
Krzysztofa odbywały się koncerty poniedziałko-
we. Pan Tomasz pomógł także przy stworzeniu 
koncepcji wymiany witraży w kościele św. 
Krzysztofa poprzez zaproponowanie wyboru 
postaci, które tam uwieczniono. Przygotował 
koncepcję plastyczną witraży dla Miejskiego 
Konserwatora Zabytków, która później została 
opracowana przez dr. arch. Zygmunta Łunie-
wicza. Wiele serca wkładał w wystrój kościoła, 
często społecznie pełniąc rolę kościelnego. 
Wspólnie z panem Royem Häusleinem zre-
alizował remont kruchty, w której wykonano-
polichromię żeber sklepienia, zwieńczonych 
herbem Księstwa Cieszyńskiego. Był także 
autorem koncepcji nabożeństw jubileuszowych 
z okazji: 750-lecia kościoła i 60-lecia rekonse-
kracji Kościoła św. Krzysztofa. Zaprojektował 
logo, herb oraz flagę parafii św. Krzysztofa. 
W ramach swoich obowiązków wykonywał: 
programy okolicznościowe nabożeństw, kartki 
świąteczne, teczki, projekt papieru firmowego 
parafii, projekt stempla parafii oraz różnorakie 
tablice informacyjne, a także projekt kamiennej 
tablicy jubileuszowej wraz z napisem na niej. 
Dla Diecezji Wrocławskiej przygotował kon-
cepcję muzyki i pokierował jej wykonaniem 
podczas nabożeństwa Spotkania Chrześcijan 
Europy Środkowej i Wschodniej w Hali Stule-
cia w 2014 roku (na które specjalnie napisał 
kompozycję na duży chór mieszany VENIS). 
Podobna sytuacja miała miejsce, jeśli chodzi 
o przygotowanie nabożeństwa z okazji 500 lat 
Reformacji w katedrze św. Marii Magdaleny. 
Niejako uwieńczeniem jego pracy artystycznej 
przed pandemią było przygotowanie i wydanie 
modlitewnika naszej parafii w roku 2020. Jeste-
śmy wdzięczni Bogu za tak płodnego artystę, 
który mógł działać w murach św. Krzysztofa 
i pozostawił w nich „swoją cząstkę”. Pan Tomasz 
rozpoczyna nowy etap w życiu, na którym 
życzymy mu wiele Bożego Błogosławieństwa. 

M U S I K  |  mu  z y ka

Abschied 
vom Tomasz

Pożegnanie Tomasza

Noah Christensen



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 11

K ir  c h e  i n  P o le  n  |  K o ś c i ó ł  w  p o l s c e

Ordination in Warschau
Der 7. Mai 2022 ist als Tag in die Geschichte 
des polnischen Luthertums eingegangen. Die 
erste Ordination von Frauen als Priester-Pres-
byterinnen in der Geschichte der lutherischen 
Kirche in Polen fand in der evangelischen 
Dreifaltigkeitskirche in Warschau statt. Dies 
steht im Zusammenhang mit der 11. Tagung 
der Kirchensynode, auf der die Synodalen 
beschlossen, die Möglichkeit der Ordination 
von Frauen als Presbyterinnen einzuführen. 
Die ersten Bemühungen fanden bereits vor 
70 Jahren statt. 

Der feierliche Gottesdienst begann mit 
einer Begrüßung durch den örtlichen Pfarrer, 
Piotr Gaś, und den Synodenpräsidenten, Pfar-
rer Adam Malina. Bischof Jan Cieślar leitete 
die Gläubigen in der Beichtliturgie, Pfarrer 
Wojciech Rudkowski aus Radom und Pfarrer 
Dariusz Chwastek in der Wort-Gottes-Litur-
gie, und der eigentliche Teil der Ordination 
wurde von Kirchenbischof Jerzy Samiec ge-
leitet. In seiner Ordinationsrede bezog er 
sich auf die Worte „Alles hat seine Zeit und 
jede Sache unter der Sonne hat ihre Zeit“ 
aus dem Buch Prediger von Salomo. Bischof 
Samiec erwähnte auch, dass Gott unabhängig 
vom Geschlecht beruft. Neun Diakoninnen 
wurden ordiniert:

◆◆ Pfrin. Halina Radacz (Assistenten: Pfr. 
Wojciech Płoszek, Pfr. Waldemar Radacz),

◆◆ Pfrin. Małgorzata Gaś (Assistenten: Pfr. 
Piotr Gaś, Pfr. Łukasz Gaś),

◆◆ Pfrin. Karina Chwastek-Kamieniorz (As-
sistenten: Pfr. Dariusz Chwastek, Pfr. Wi-
told Chwastek),

◆◆ Pfrin. Beata Janota (Assistenten: Pfr. Jan 
Raszyk, Pfr. Marcin Brzóska),

◆◆ Pfrin. Katarzyna Kowalska (Assistenten: 
Pfr. Eneasz Kowalski, Pfr. Marek Michalik),

◆◆ Pfrin. Wiktoria Matloch (Assistenten: Diak. 
Aleksandra Błahut-Kowalczyk, Pfr. Ro-
man Pracki),

◆◆ Pfrin. Katarzyna Rudkowska (Assistenten: 
Pfr. Wojciech Rudkowski, Bf. Jan Cieślar),

◆◆ Pfrin. Izabela Sikora (Assistenten: Pfr. Sła-
womir Sikora, Diak. Aleksandra Błahut-Ko-
walczyk),

◆◆ Pfrin. Marta Zachraj-Mikołajczyk (Assis-
tenten: Pfr. Paweł Mikołajczyk, Pfr. Mar-
cin Orawski).

Konferenz der Gemeinschaft 
Evangelischer Kirchen in Europa  
in Wrocław
Die WKEE-Konferenz der südöstlichen 
Gruppe fand vom 9. bis 12. Mai in Wrocław 
statt. Vertreter der evangelischen Kirchen 

Z życia Kościoła w Polsce…

Aus dem Leben der 				  
	 Kirche in Polen...

Ordination in Warschau
Ordynacja w Warszawie

Konrad Indeka



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 12

(lutherisch, reformiert und methodistisch) 
aus Österreich, der Tschechischen Repub-
lik, Polen, Deutschland, der Slowakei, Slo-
wenien, der Schweiz, der Ukraine, Ungarn 
und Italien trafen sich. Das Thema war der 
Krieg in der Ukraine, über den Bischof Pavlo 
Shvartz sprach. Die Teilnehmer hatten auch 
die Gelegenheit, eine Ausstellung über die 
deutsch-polnischen Beziehungen zu sehen. 
Im Rahmen der Konferenz fand auch ein Got-
tesdienst in der Friedenskirche in Świdnica 
statt, der von Bischof Waldemar Pytel aus 
Wrocław geleitet wurde, während die Predigt 
von Bischof Jerzy Samiec von der polnischen 
lutherischen Kirche gehalten wurde.

Auszeichnung des Evangelischen 
Frauenverbands in Deutschland
Mit der durch die Coronavirus-Pandemie 
verursachten Verzögerung wurden Vertre-
terinnen der Arbeitsgemeinschaft Evan-
gelischer Frauen in Deutschland mit dem 
Prinzessin-Anna-Vasa-Kirchenpreis ausge-
zeichnet. Diese Organisation hat sich für die 
deutsch-polnische Verständigung eingesetzt. 
Unter den Gästen der Preisverleihung befan-
den sich auch Mitglieder der Botschaft der 
Bundesrepublik Deutschland, des Klubs der 
Katholischen Intelligenz und kirchliche Au-
toritäten.

Einweihung der St. Anna-Kapelle in 
Elbląg
Nach Kriegsende 1945 verließen fast alle 
protestantischen Einwohner von Elbląg (Woi-
wodschaft Ermland-Masuren) die Stadt und 
gingen in den Westen, meist nach Deutsch-

land. So verloren die Protestanten ihre Ge-
bäude, einschließlich ihrer Kirchen. Die 
verbliebenen Elblager Evangelischen trafen 
sich bis 2022 im Gemeindehaus. Schließlich 
gelang es der örtlichen Gemeinde, ihre Kir-
che zurückzugewinnen, die nach dem Krieg 
von den römisch-katholischen und 1992 
von den griechisch-katholischen Gläubigen 
übernommen wurde. Die feierliche Wieder-
einweihung der Kapelle fand am 18. Juni 
statt. Sie erhielt den Namen St. Anne, wie die 

nach dem Krieg verlorene Kirche, die 1950 
abgerissen wurde. An der Zeremonie nahmen 
auch ökumenische Gäste teil. Der derzeitige 
Pfarrer der Gemeinde ist Pfarrer Marcin Pilch.

Landesweite Geistlichenkonferenz in 
Wisła Malinka
Die jährliche Konferenz der Geistlichen der 
Evangelisch-Augsburgischen Kirche in Po-
len fand in dem vor einem Jahr errichteten 
Gemeindezentrum in Wisła Malinka in Te-

Preisverleihung an den Deutschen 
Evangelischen Frauenbund
Nagrodzenie Związku Ewangelickich 
Kobiet w Niemczech

Nationale Konferenz der Geistlichen in Wisła Malinka (OKD)
Ogólnopolska Konferencja Duchownych w Wiśle Malince (OKD)

Einweihung der Kapelle der Hl. Anna in Elbing
Poświęcenie kaplicy św. Anny w Elblągu

K ir  c h e  i n  P o le  n  |  K o ś c i ó ł  w  p o l s c e



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 13

schen-Schlesien statt. Themen waren u.a.: 
Seelsorge für Menschen, die von Ausgrenzung 
bedroht sind (Vortrag von Pfr. Roman Pracki), 
Zusammenarbeit des EDW, der polnischen 
Diakonie und des Augustana-Verlages mit 
Kirchengemeinden, Maßnahmen für die 
Opfer des Krieges in der Ukraine, Formen 
der Zusammenarbeit mit Konfirmandinnen 
und Konfirmanden, Konversionen und Vor-
bereitungen für die Generalversammlung 
des Lutherischen Weltbundes, die 2023 in 
Krakau stattfinden soll. Auch die Wahlen 
der Geistlichen zur Kirchensynode (dem 
gesetzgebenden Organ der Kirche) fanden 
statt. Pfarrer Adam Malina erhielt die meis-
ten Stimmen.

Im Alter von knapp 89 Jahren ist 
Pastorin Lidia Bauman verstorben.
Pastorin Lidia Bauman stammte aus Kalisz, 
wo sie am 20. August 1933 geboren wurde, 
und zog in ihrer Jugend nach Szczecin. Sie en-
gagierte sich stark in der dortigen Gemeinde 
und spielte unter anderem die Orgel in den 
Gottesdiensten. 1995 heiratete sie Pfarrer Ka-
rol Bauman (gest. 30.03.2022), einen Pfarrer in 
Katowice-Szopienice, Mysłowice, Ołdunowo 
und Sosnowiec, ebenfalls aus Kalisz. Die ver-
storbene Lidia Bauman starb am 1. Juli 2022 
in Stettin, wo sie am 8. Juli auf dem örtlichen 
Zentralfriedhof beigesetzt wurde. 

Ordynacja w Warszawie
Dzień 7 maja 2022 roku zapisał się w histo-
rii polskiego luteranizmu. W warszawskim 
kościele ewangelickim Świętej Trójcy miała 
bowiem miejsce pierwsza w dziejach Kościoła 
luterańskiego w Polsce ordynacja kobiet na 
księży-prezbiterów. Jest to związane z 11. 
Sesją Synodu Kościoła, w trakcie której sy-
nodałowie opowiedzieli się w głosowaniu za 
wprowadzeniem możliwości ordynowania 
kobiet na prezbiterów. Pierwsze starania 
miały miejsce już 70 lat temu. 

Uroczyste nabożeństwo rozpoczęło się 
od przywitania miejscowego proboszcza ks. 
Piotra Gasia oraz Prezesa Synodu ks. Adama 
Maliny. W liturgii spowiedniej poprowadził 
wiernych bp Jan Cieślar, w liturgii Słowa Bo-
żego ks. Wojciech Rudkowski z Radomia 
oraz ks. Dariusz Chwastek, a samą część wła-
ściwą ordynacji bp Kościoła Jerzy Samiec. 
W przemowie ordynacyjnej odwołał się do 
słów „Wszystko ma swój czas i każda sprawa 
pod słońcem ma swoją porę”, pochodzących 
z Księgi Kaznodziei Salomona. Bp Samiec 
wspomniał również, że Bóg powołuje bez 
względu na płeć. Ordynowanych zostało 9 
pań diakon:

◆◆ ks. Halina Radacz (asystenci: ks. Wojciech 
Płoszek, ks. Waldemar Radacz),

◆◆ ks. Małgorzata Gaś (asystenci: ks. Piotr Gaś, 
ks. Łukasz Gaś),

◆◆ ks. Karina Chwastek-Kamieniorz (asystenci: 
ks. Dariusz Chwastek, ks. Witold Chwastek),

◆◆ ks. Beata Janota (asystenci: ks. Jan Raszyk, 
ks. Marcin Brzóska),

◆◆ ks. Katarzyna Kowalska (asystenci: ks. Ene-
asz Kowalski, ks. Marek Michalik),

◆◆ ks. Wiktoria Matloch (asystenci: dk. 
Aleksandra Błahut-Kowalczyk, ks. Ro-
man Pracki),

◆◆ ks. Katarzyna Rudkowska (asystenci: ks. 
Wojciech Rudkowski, bp Jan Cieślar),

◆◆ ks. Izabela Sikora (asystenci: ks. Sławomir 
Sikora, dk. Aleksandra Błahut-Kowalczyk),

◆◆ ks. Marta Zachraj-Mikołajczyk (asy-
stenci: ks. Paweł Mikołajczyk, ks. Mar-
cin Orawski).

Konferencja Wspólnoty Kościołów 
Ewangelickich w Europie  
we Wrocławiu
W dniach od 9 do 12 maja odbywała się we 
Wrocławiu konferencja WKEE grupy połu-
dniowo-wschodniej. Spotkali się przedstawi-
ciele Kościołów ewangelickich (luterańskich, 
reformowanych i metodystycznych) z Austrii, 
Czech, Polski, Niemiec, Słowacji, Słowenii, 
Szwajcarii, Ukrainy, Węgier i Włoch. Tematem 
przewodnim była wojna na Ukrainie, o której 
opowiadał bp Pavlo Shvartz. Zebrani mieli 
również okazję zobaczyć wystawę poświęco-
ną relacjom polsko-niemieckim. W ramach 
konferencji odbyło się też nabożeństwo w ko-
ściele Pokoju w Świdnicy, które poprowadził 
bp wrocławski ks. Waldemar Pytel, kazanie 
natomiast wygłosił biskup polskiego Kościoła 
luterańskiego Jerzy Samiec.

Nagrodzenie Związku Ewangelickich 
Kobiet w Niemczech
Z opóźnieniem wywołanym pandemią ko-
ronawirusa wręczono przedstawicielkom 
Związku Ewangelickich Kobiet w Niem-
czech Nagrodę Kościoła im. królewny Anny 
Wazówny. Organizacja ta działała na rzecz 
pojednania polsko-niemieckiego. Wśród 
obecnych gości w trakcie wręczenia nagrody 
należy wymienić również członków Amba-
sady Republiki Federalnej Niemiec, Klubu 
Inteligencji Katolickiej oraz władz Kościoła.

Poświęcenie kaplicy św. Anny 
w Elblągu
Po zakończeniu wojny w 1945 roku prawie 
wszyscy ewangeliccy mieszkańcy Elbląga 
(woj. warmińsko-mazurskie) wyjechali na 
zachód, najczęściej do Niemiec. Tym samym 
protestanci utracili swe budynki, w tym ko-

ścioły. Pozostali elbląscy ewangelicy spotykali 
się aż do 2022 roku w budynku parafialnym. 
Ostatecznie miejscowej parafii udało się od-
zyskać swój kościółek, który po wojnie przejęli 
rzymscy katolicy, a w 1992 roku grekokatolicy. 
Uroczyste ponowne poświęcenie kaplicy 
miało miejsce 18 czerwca. Nadano jej imię 
św. Anny, podobnie jak utracony po woj-
nie kościół, który rozebrano w 1950 roku. 
W uroczystości wzięli udział również goście 
ekumeniczni. Aktualnym proboszczem parafii 
jest ks. Marcin Pilch.

Ogólnopolska Konferencja 
Duchownych w Wiśle Malince (OKD)
W wybudowanym rok temu centrum parafial-
nym w Wiśle Malince na Śląsku Cieszyńskim 
odbyła się coroczna konferencja duchownych 
Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego w Pol-
sce. Podejmowano między innymi następują-
ce tematy: duszpasterstwo osób zagrożonych 
wykluczeniem (wykład wygłosił ks. Roman 
Pracki), współpraca EDW, Diakonii Polskiej 
oraz wydawnictwa Augustana z parafiami, 
środki pomocy ofiarom wojny na Ukrainie, 
formy współpracy z konfirmantami, konwer-
sje oraz przygotowania do Zgromadzenia 
Ogólnego Światowej Federacji Luterańskiej, 
zaplanowanego na rok 2023 w Krakowie. Prze-
prowadzono również wybory duchownych 
do Synodu Kościoła (organ ustawodawczy 
Kościoła). Najwięcej głosów otrzymał ks. 
Adam Malina.

W wieku niespełna 89 lat zmarła 
śp. pastorowa Lidia Bauman
Pastorowa Lidia Bauman pochodziła z Ka-
lisza, gdzie urodziła się 20 sierpnia 1933 r. 
W latach młodości przeprowadziła się do 
Szczecina. Była mocno związana z tamtej-
szą parafią – grała między innymi na orga-
nach w trakcie nabożeństw. W 1995 roku 
wzięła ślub z ks. Karolem Baumanem (zm. 
30.03.2022) – proboszczem w Katowicach-
Szopienicach, Mysłowicach, Hołdunowie 
i Sosnowcu, również pochodzącym z Kalisza. 
Śp. Lidia Bauman zmarła 1 lipca 2022 roku 
w Szczecinie, gdzie 8 lipca na miejscowym 
Cmentarzu Centralnym odbył się jej pogrzeb. 

Nationale Konferenz der Geistlichen in Wisła Malinka (OKD)
Ogólnopolska Konferencja Duchownych w Wiśle Malince (OKD)

K ir  c h e  i n  P o le  n  |  K o ś c i ó ł  w  p o l s c e



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 14

|  Nach dem 24. Februar hat sich die Welt, 
die wir kennen, wahrscheinlich für immer 
verändert. Wenn wir bisher von „Krieg“ spra-
chen, meinten wir die sechs schrecklichen 
Jahre, die im 20. Jahrhundert auf unserem 
Kontinent ihre Spuren hinterlassen haben. 
Durch den Angriff Russlands auf die Ukraine 
hat das Wort „Krieg“ heute eine neue Be-
deutung bekommen. Wehrlose Menschen 
sterben vor unseren Toren, unsere Nachbarn, 
unterstützt von der gesamten zivilisierten 
und freien Welt, stellen sich heldenhaft der 
russischen Aggression. 

Über Nacht vollzog sich vor unseren 
Augen eine gewaltige Veränderung in der 
polnischen Gesellschaft, die wohl niemand 
erwartet hatte, nach der kürzlich erfolgten 
Schließung des Staates für die obligatorische 
Aufnahme von umgesiedelten Flüchtlingen. 
In wenigen Tagen fanden über zwei Millio-
nen Flüchtlinge aus der Ukraine Zuflucht in 
den Häusern polnischer Familien im ganzen 
Land. Innerhalb weniger Tage verwandelte 
sich Polen von einem homogenen Land, das 
es jahrzehntelang war, in ein Land, das offen 
für die Bedürfnisse seiner Nachbarn ist. Und 
weil Gott uns mit einem großen Pfarrhaus 
gesegnet hat, kamen auch nach Zimpel vier 
Mütter und fünf Kinder aus der Ukraine. 
Mit Mass und gesundem Menschenverstand 
haben wir versucht, ihnen vom Essenskauf bis 
zur Organisation psychologischer Hilfe zu 
helfen, damit unsere Gäste schnellstmöglich 
wieder auf die Beine kommen. 

Gleichzeitig haben wir unter Ausnutzung 
günstiger Bedingungen im Pfarrhaus einen 
Unterstützungspunkt für die Einwohner der 
Ukraine eingerichtet. Im Rahmen dieser Ak-
tivität kann man sich beispielsweise für einen 

kostenlosen Polnisch-Sprachkurs anmelden 
(der Unterricht wird kostenlos von unserer 
Sekretärin geleitet, die von Beruf Polnischleh-
rerin ist). Zudem finden Menschen in Not 
kostenlosen Rechtsbeistand durch Jurastu-
denten und russisch – und deutschsprachige 
Ehrenamtliche stehen Flüchtlingen bei der 
Erledigung von amtlichen Angelegenheiten 
zur Seite. 

Dank der Offenheit von Menschen guten 
Willens ist es uns gelungen, den Kauf der 
notwendigen Schulmaterialien für unsere 
fünf ukrainischen Kinder zu finanzieren, 
die unerwartet und ohne Vorbereitung ge-
zwungen wurden, eine polnische Schule zu 
besuchen. 

Zum Katalog der kürzlich erlebten Wun-
der (neben dem Wunder einer plötzlichen 
Bewusstseinsveränderung in der polnischen 
Gesellschaft) gehört auch eine plötzliche 
Öffnung bisher unbekannter Möglichkeiten. 
Eines Tages rief mich ein gewisser Herr Detlef 
Aulenbach an und teilte mir mit, dass bei 
seiner Firma (Schulz Gebäudeservice GmbH 
& Co. KG) eine Lebensmitttelsammlung or-
ganisiert wurde und er in ein paar Tagen mit 
dem Bus kommen wird, um diese Gaben den 
Leuten aus der Ukraine zu überreichen. Ein 
anderes Mal besuchte uns eine ökumenische 
Pilgerschar aus Thüringen, die ebenfalls Le-
bensmittel übergab, wovon es eine Zeitlang 
sogar zu viel gab. 

ukrai     n e - h il  f e  |  p o m o c  ukrai     n ie

Hilfe für Flüchtlinge aus 
der Ukraine 

Pomoc dla uchodźców z Ukrainy

Lebensmittel für Gäste aus der Ukraine
Żywność dla gości z Ukrainy



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 15

Wir sind Gott für alle übersandten Spen-
den dankbar, dank deren wir unsere Tätigkeit 
führen können, insbesondere für die uner-
wartete Unterstützung aus den USA. Natürlich 
stehen wir auch vor Herausforderungen. 
Neben der Überwindung kultureller und 
sprachlicher Barrieren bei unseren Gästen 
sind unser größter Übel die galoppierenden 
Preise (insbesondere für Gas), und deshalb 

hoffen wir, dass wir früher oder später in der 
Lage sein werden, Spenden zu sammeln, um 
die Heizung in den Gemeindegebäuden von 
Gas auf Wärmepumpen umzustellen, die viel 
billiger im Betrieb und umweltfreundlicher 
sind. Wir rechnen mutig mit Ihrer freundli-
chen Unterstützung, denn wir haben Angst 
vor dem bevorstehenden Winter. Nachfolgend 
präsentieren wir eine Visualisierung der ge-

planten Photovoltaikanlage auf dem Dach der 
König-Gustaw-Adolf-Gedächtniskirche, die 
zusammen mit der geplanten Wärmepumpe 
230 000 PLN kosten soll. Die Umsetzung 
dieses Projekts wird uns die Chance geben, 
nicht nur den Verbrauch des (heute schwer 
erreichbaren) Gases zu reduzieren, sondern 
auch die Energiekosten umfassend zu senken. 
So blicken wir hoffnungsvoll in die Zukunft 
und zählen auf Gottes Schutz und Unterstüt-
zung von Menschen, die den Protestanten in 
Schlesien wohlgesinnt sind. 

 

|  Po 24 lutego świat, jaki znaliśmy, chyba 
na zawsze stał się inny. Dotychczas, kiedy 
wypowiadaliśmy słowo „wojna”, mieliśmy 
na myśli sześć straszliwych lat, które odci-
snęły swoje piętno na naszym kontynen-
cie w XX wieku. Za sprawą napaści Rosji na 
Ukrainę dziś słowo „wojna” nabrało nowego 
znaczenia. U naszych bram giną bezbronni 
ludzie, a nasi sąsiedzi, wspierani przez cały 
cywilizowany i wolny świat, bohatersko sta-
wiają czoła rosyjskiej agresji. Z dnia na dzień 
w polskim społeczeństwie zaszła ogromna 
zmiana, której chyba nikt się nie spodziewał, 
po zamknięciu na obowiązkowe przyjęcie 
relokowanych uchodźców podczas kryzysu 

ukrai     n e - h il  f e  |  p o m o c  ukrai     n ie

Pomoc dla uchodźców z Ukrainy
In Zimpel vor der 
Evangelischen Kirche
Na Sępolnie przed Kościołem 
Gustawa Adolfa

PUNKT WSPARCIA 
DLA MIESZKAŃCÓW UKRAINY
przy parafii ewangelicko-augsburskiej 
św. Krzysztofa we Wrocławiu

ПУНКТ ПІДТРИМКИ 
ДЛЯ ГРОМАДЯН УКРАЇНИ
При церкві  євангельсько-аугсбурзької 
св. Кшиштофа у Вроцлаві

Oferujemy w budynku plebanii 
przy ul. Partyzantów 60 na Sępolnie

w poniedziałki w godz. 9:00–13:00
skorzystanie z wypożyczalni sprzętu rehabilitacyjnego

w poniedziałki w godz. 12:00–13:00
bezpłatną pomoc prawną

we wtorki w godz. 10:00–12:00 
bezpłatny kurs języka polskiego

w środy w godz. 9:00–10:00
bezpłatne pakiety żywnościowe dla potrzebujących

w czwartek 12:00–14:00 
dyżur wolontariuszy gotowych pomóc 

w piątki w godz. 16:00–18:00 
bezpłatny kurs języka polskiego dla dzieci

W razie pytań prosimy o kontakt telefoniczny: 509 950 409

Пропонуємо в будинку плебані за адресою 
вул. Партизантів 60 у Сепольні (ul. Partyzantów 60, Sępolno)

по понеділках з 9:00–13:00
користування прокатом реабілітаційного обладнання

по понеділках з 12:00–13:00
безкоштовна правова допомога

по вівторках з 10:00–12:00
безкоштовний курс польської мови

по середах з 9:00–10:00
безкоштовні продукти для тих, хто цього потребує

у четвер з 12:00–14:00
чергування волонтерів, готових допомогти

по п’ятницях з 16:00–18:00
безкоштовний курс польської мови для дітей

Якщо у Вас виникли запитання, зв’яжіться з нами за 
телефоном: 509 950 409



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 16

migracyjnego sprzed kilku lat. Oto w ciągu 
kilku dni ponad dwa miliony uchodźców 
z Ukrainy znalazło schronienie w domach 
polskich rodzin w całym kraju. W ciągu kil-
ku dni Polska z prawie homogenicznego 
kraju, jakim była przez dziesięciolecia, stała 
się krajem otwartym na potrzeby bliźniego. 
A skoro Pan Bóg i nas pobłogosławił sporą 
plebanią, to i na Sępolnie zamieszkały cztery 
mamy oraz pięcioro dzieci z Ukrainy. Zacho-
wując umiar i rozsądek, staraliśmy się nieść 
im wszechstronną pomoc, poczynając od 
zakupienia żywności aż po zorganizowanie 
pomocy psychologicznej, tak aby nasi go-
ście mogli jak najszybciej stanąć na własne 
nogi. Jednocześnie, korzystając z dogodnych 
warunków, zorganizowaliśmy w budynku 
plebanii punkt wsparcia dla mieszkańców 
Ukrainy. W ramach tej działalności można 
np. zapisać się na bezpłatny kurs języka pol-
skiego (zajęcia nieodpłatnie prowadzi nasza 
pani sekretarka, która z wykształcenia jest 
polonistką). Osoby potrzebujące mogą zna-
leźć u nas także nieodpłatną pomoc prawną 
świadczoną przez studentów prawa, a ro-
syjsko- i niemieckojęzyczni wolontariusze 
gotowi są wesprzeć uchodźców w załatwianiu 
spraw urzędowych. Dzięki otwartości ludzi 
dobrej woli udało się nam sfinansować zakup 
niezbędnych materiałów do szkoły dla piątki 
naszych dzieci ukraińskich, które niespo-
dziewanie, bez przygotowania, zmuszone 
były pójść do polskiej szkoły. W katalogu 
ostatnio doświadczanych cudów (poza cu-
dem nagłej zmiany świadomości polskiego 
społeczeństwa) znalazło się też nagłe otwar-

cie się dotąd nieznanych możliwości. Ot, 
pewnego dnia zadzwonił do mnie niejaki 
pan Detlef Aulenbach i oznajmił, że u niego 
w pracy (Schulz Gebäudeservice GmbH & 
Co. KG) zorganizowano zbiórkę żywności 
i za kilka dni przyjedzie busem, aby przeka-
zać dary dla osób z Ukrainy. Innym razem 
odwiedziła nas ekumeniczna pielgrzymka 
z Turyngii, także przekazując żywność, której 
przez chwilę było nawet za dużo. Jesteśmy 
wdzięczni Bogu za wszelkie przesłane ofia-
ry, dzięki którym możemy prowadzić naszą 
działalność, zwłaszcza za niespodziewane 
wsparcie z USA. Oczywiście mierzymy się też 
z wyzwaniami. Poza przełamywaniem barier 
kulturowych i językowych z naszymi gośćmi 
naszą ogromną bolączką są galopujące ceny 
(zwłaszcza gazu) i dlatego mamy nadzieję, 
że prędzej czy później uda nam się zebrać 
środki na zmianę ogrzewania w obiektach 
parafialnych z gazowego na to dostarczane 
poprzez znacznie tańsze w eksploatacji i bar-
dziej ekologiczne pompy ciepła. Odważnie 
liczymy tu na Państwa życzliwość i wsparcie, 
boimy się bowiem nadchodzącej zimy. Po-
niżej prezentujemy wizualizację planowanej 
instalacji fotowoltanicznej na dachu Kościoła 
Pamięci Króla Gustawa Adolfa, która wraz 
z planowaną pompą ciepła ma kosztować 
230 000 zł. Realizacja tego projektu da nam 
szansę nie tylko na zmniejszenie zużycia 
gazu (tak dziś deficytowego), ale wręcz na 
kompleksowe ograniczenie kosztów energii. 
Z nadzieją patrzymy więc w przyszłość, licząc 
na Bożą opiekę i w wsparcie ludzi życzliwych 
ewangelikom na Śląsku. 

Das erste Mal in den Bergen und auf dem Skilift...
Pierwszy raz w górach i na wyciągu narciarskim… 

Visualisierung der geplanten Photovoltaikanlage auf dem Dach der 
Kirche in Erinnerung an König Gustav Adolf.
Wizualizacja planowanej instalacji fotowoltaicznej na dachu 
Kościoła pamięci Króla Gustawa Adolfa



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 17 Spenden Info / Inform

acja o darow
iznach

z.B.
Gemeinde,
Diakonie,
Photovoltaikanlage

Die St. Christophori-Gemeinde hat den Status einer gemeinnützigen Organisation. Ihre Geldspenden sind aufgrund der von uns 
ausgestellten Spendenbescheinigung auch in Deutschland steuerlich absetzbar. Angabe Verwendungszweck: Kirchengemeinde 
St. Christophori Breslau. Für jede Zuwendung sind wir Ihnen sehr dankbar.

Informujemy, że każda darowizna przekazana na rzecz parafii podlega według prawa polskiego odliczeniu od podatku przy rozliczeniu 
końcoworocznym (PIT). Ofiara może przyjąć cztery podstawowe postaci: finansowa lub rzeczowa na cele kultu religijnego (działalność 
ogólna) oraz finansowa lub rzeczowa na cele charytatywno-opiekuńcze. W celu dokonania odliczenia od podatku należy pobrać 
od parafii zaświadczenie o przekazaniu darowizny – uprzejmie prosimy o informację o chęci otrzymania takiego dokumentu przy 
udzielaniu wsparcia (np. w tytule przelewu lub mailowo).

IBAN

Für Überweisungen in
Deutschland, in andere
EU­/EWR­Staaten und in
die Schweiz in Euro.

Name und Sitz des überweisenden Kreditinstituts

Angaben zum Zahlungsempfänger: Name, Vorname/Firma (max. 27 Stellen, bei maschineller Beschriftung max. 35 Stellen)

Betrag: Euro, Cent

noch Verwendungszweck (insgesamt max. 2 Zeilen à 27 Stellen, bei maschineller Beschriftung max. 2 Zeilen à 35 Stellen)

Kunden­Referenznummer ­ Verwendungszweck, ggf. Name und Anschrift des Zahlers ­ (nur für Zahlungsempfänger)

Angaben zum Kontoinhaber: Name, Vorname/Firma, Ort (max. 27 Stellen, keine Straßen­ oder Postfachangaben)

IBAN Prüfzahl Bankleitzahl des Kontoinhabers

BIC des Kreditinstituts/Zahlungsdienstleister (8 oder 11 Stellen)

Kontonummer (rechtsbündig u. ggf. mit Nullen auffüllen)

BIC

Überweisung

Für Überweisungen in
Deutschland, in andere
EU­/EWR­Staaten und in
die Schweiz in Euro.

Name und Sitz des überweisenden Kreditinstituts

Angaben zum Zahlungsempfänger: Name, Vorname/Firma (max. 27 Stellen, bei maschineller Beschriftung max. 35 Stellen)

IBAN

Betrag: Euro, Cent

noch Verwendungszweck (insgesamt max. 2 Zeilen à 27 Stellen, bei maschineller Beschriftung max. 2 Zeilen à 35 Stellen)

Kunden­Referenznummer ­ Verwendungszweck, ggf. Name und Anschrift des Zahlers ­ (nur für Zahlungsempfänger)

Angaben zum Kontoinhaber: Name, Vorname/Firma, Ort (max. 27 Stellen, keine Straßen­ oder Postfachangaben)

IBAN

BIC des Kreditinstituts/Zahlungsdienstleister (8 oder 11 Stellen)

BIC

Überweisung

DatumDatum Unterschrift(en)

Datum Unterschrift(en)

16

b

Ev. Deutsche Gemeinde Breslau

D E 5 8 8 5 0 5 0 1 0 0 3 1 0 0 0 3 6 9 0 4

W E  L A D E D 1  G R L

Ev. Deutsche Gemeinde Breslau

D E 5 8 8 5 0 5 0 1 0 0 3 1 0 0 0 3 6 9 0 4

W E  L A D E D 1  G R L



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 18

P f arr   f a h rte   n  |  w y j a z d y  para    f ial   n e

Besuche
Odwiedziny

Die Delegation des Gustav-Adolf-Werkes in Sachsen e.V.
Delegacja Bratniej Pomocy im. Gustawa Adolfa z Saksonii



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 19

P f arr   f a h rte   n  |  w y j a z d y  para    f ial   n e

Besuche
Odwiedziny |  Aufgrund ihrer geografischen Lage hat 

unsere Gemeinde das besondere Privileg, 
viele angesehene Gäste zu beherbergen. Wir 
wurden besucht von: 

◆◆ Vertretern der Ökumenischen Pilgerreise 
der CDU Weimarer Land

◆◆ Delegation des Gustav-Adolf-Werkes in 
Sachsen e.V. (GAWiS)

◆◆ Gruppe des Landesverbandes des Bundes 
der Vertriebenen (BdV)

◆◆ Delegation des Johanniterordens mit Graf 
Babo Harrach an der Spitze

Wir danken für die aufbauenden Gespräche, 
offene Herzen und all die Hilfe, die uns und 
den von uns betreuten Flüchtlingen zuteil wur-
de.

Auch wir waren unterwegs. Im Juni reiste 
eine Delegation unserer Gemeinde zu den 
Lausitzer Kirchentagen nach Görlitz. Es war 
ein besonderer Anlass, die Gemeinschaft der 
schlesischen Protestanten beiderseits der 
Oder zu pflegen. Wir nahmen an einem fei-
erlichen Gottesdienst auf dem Markt teil, der 
Scharen von Gläubigen versammelte. Eine 
interessante Erfahrung war das Zuhören der 
Diskussionsrunde, an der unter anderem Pfr. 
Bischof Waldemar Pytel und eine Freundin 
unserer Gemeinde, Frau Margrit Kempgen, 
teilnahmen. Wir freuen uns schon jetzt auf 
eine gemeinsame Fahrt nach Nürnberg zum 
Kirchentag im nächsten Jahr (bei Interesse wen-
den Sie sich bitte an den Gemeindepfarrer). 

Die zweite Gelegenheit, in aufbauender 
Atmosphäre Zeit miteinander zu verbringen, 
war ein Ausflug zur Evangelisierungswoche in 
Teschener Schlesien. Unterwegs hielten wir 
in Mikołów, wo der Vater unserer Pastorin 
Gemeindepfarrer ist, der die jahrhundertealte 
Geschichte der Pfarrei vorstellte. In Dziegielów 
haben unsere Gemeindemitglieder unter dem 
berühmten Zelt der Evangelisierung und ei-
nem Konzert zugehört. Es war berührend für 

Pfarrer Jan Byrt mit der Kelchsammlung
ks. Jan Byrt wraz z kolekcją kielichów

Besuch der Bundesgruppe Liegnitz
Wizyta Bundesgruppe Liegnitz

Ökumenische Wallfahrt der CDU Weimarer Land
Pielgrzymka ekumeniczna CDU Weimarer Land

Auf dem Weg zu den Lausitzer Kirchentagen (Grenzbrücke in Görlitz)
W drodze na Łużyckie Dni Kościoła (most graniczny w Zgorzelcu)



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 20

Menschen aus der Diaspora, so viele junge 
Evangelische zu treffen, die mutig darüber 
sprechen, wer Jesus für sie ist. Under Gastge-
ber war Pfr. Jan Byrt aus Szczyrk-Salmopol, 
der für seine ungewöhnlichen Initiativen 
bekannt ist. Wir hatten die Gelegenheit, die 
Sammlung von Kommunionkelchen zu sehen, 
die von berühmten Persönlichkeiten an die 
örtliche evangelische Gemeinde gespendet 
wurden, darunter vom ehemaligen Präsident 
der Republik Polen Lech Kaczyński, ehemali-
gen Präsident der Republik Polen Bronisław 
Komorowski, Präsident der Republik Polen 
Andrzej Duda, Präsident der Bundesrepublik 
Deutschland Christian Wulff, ehemaligem 
Präsident des Europäischen Parlaments und 
Ministerpräsident Polens Jerzy Buzek, der 
ehemaligen Bundeskanzlerin Angela Mer-
kel, stellvertretenden Ministerpräsident des 
Königreichs der Niederlande André Rouvet, 
dem ehemaligen EU-Kommissar Janusz Le-
wandowski. Gerüchten zufolge wartet man 
in Szczyrk auf eine weitere Gabe aus Berlin, 
diesmal vom Bundeskanzler Olaf Scholz.

|  Z racji położenia geograficznego nasza 
parafia ma szczególny przywilej gościć wielu 
szczególnych gości. Odwiedzili nas: 

◆◆ Ökumenische Pilgerreise der CDU Weima-
rer Land

◆◆ Delegacja Bratniej Pomocy im. Gustawa 
Adolfa z Saksonii

◆◆ Landesverband des BdV
◆◆ delegacja Zakonu Joannitów na czele z gra-

fem Babo Harrach
Dziękujemy za budujące rozmowy, otwar-
te serca i wszelką okazaną pomoc tak nam, 
jak i uchodźcom znajdującym się pod na-
szą opieką.

Także i my wyruszaliśmy w drogę. W czerw-
cu delegacja naszej wspólnoty udała się do 
Görlitz na Łużyckie Dni Kościoła. Była to 
szczególna okazja do pielęgnowania wspól-
noty między śląskimi ewangelikami z obu 
stron Odry. Uczestniczyliśmy w podniosłym 
nabożeństwie na rynku, które zgromadziło 
tłumy wiernych. Ciekawą sposobnością do 
pozyskiwania samo rozumienia było przy-
słuchiwanie się panelowi dyskusyjnemu, 
w którym uczestniczyli m. in: ks. bp Walde-
mar Pytel oraz przyjaciel naszej parafii p. 
Margrit Kempgen. Z niecierpliwością czekamy 
już na wspólny wyjazd do Norymbergi na 
przyszłoroczny Kirchentag (osoby zaintere-
sowane wyjazdem prosimy o zgłaszanie się 
do proboszcza). Drugą okazją do wspólnego 

spędzenia czasu w budującej atmosferze był 
wyjazd na Tydzień Ewangelizacyjny na Śląsk 
Cieszyński. Po drodze zatrzymaliśmy się w Mi-
kołowie, gdzie proboszczem jest tata naszej 
pastorowej, który przedstawił wielowiekową 
historię parafii. W Dzięgielowie nasi parafianie 
wysłuchali ewangelizacji i koncertu pod na-
miotem. Dla osób z diaspory wzruszające było 
spotkanie tak wielu młodych ewangelików, 
odważnie mówiących o tym, kim dla nich 
jest Jezus. Gościny udzielił nam ks. Jan Byrt 
ze Szczyrku-Salmopola, znany z niecodzien-
ny inicjatyw. Mieliśmy możliwość zapoznać 
się z kolekcją kielichów komunijnych, które 
podarowały tamtejszej parafie ewangelickie 
znane osobistości, m.in: Prezydent RP Lech 
Kaczyński, Prezydent RP Bronisław Komorow-
ski, Prezydent RP Andrzej Duda, Prezydent 
Republiki Federalnej Niemiec Christian Wulff, 
Przewodniczący Parlamentu Europejskiego, 
premier Jerzy Buzek, Kanclerz Angela Merkel, 
wicepremier Królestwa Niderlandów André 
Rouvet, komisarz Unii Europejskiej Janusz 
Lewandowski. Wieść niesie, że w Szczyrku 
czekają na kolejny dar z Berlina, tym razem 
od kanclerza Olafa Schola.

Besuch der Vertreter des Johanniterordens
Odwiedziny przedstawicieli Zakonu Joannitów

Gemeindemitglieder vor dem Zelt der Evangelisierungswoche in Dzingelau
Parafianie przed namiotem Tygodnia Ewangelizacyjnego w Dzięgielowie

In Nicolai
W Mikołowie

P f arr   f a h rte   n  |  w y j a z d y  para    f ial   n e



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 21

In Nicolai
W Mikołowie

|  Der Sieg! Das ist eine sehr gute Nachricht. 
Wenn wir hören, dass unsere Vertreter einen 
Sportwettbewerb gewonnen haben, wenn 
wir an einem Wettbewerb oder einer Kon 
– kurrenz teilgenommen haben oder wenn 
wir einfach er – folgreich waren. Dann fühlen 
wir uns wie Gewinner. Aber wie oft können 
wir das über uns selbst sagen? Wenn ich auf 
mein Leben schaue, fühle ich mich dann 
wie ein Gewinner? Wer von uns könnte das 
sagen? Oder fühlen sich viele von uns als 
Verlierer? Weil etwas nicht gelungen ist, 
weil wir unsere Ziele nicht erreicht haben, 
weil wir mehr als einen Misserfolg erlitten 
haben. Vor allem im Vergleich zu anderen 
Menschen, die heute von der Welt bewun-
dert werden, Menschen von den Titelseiten 
der Zeitungen, die schöner, weiser, reicher, 
fähiger scheinen als wir. 
Wie wird man ein Gewinner? Eines meiner 
Lieblings – bücher in der Bibel ist die Offen-
barung des Johannes. Es ist ein schwieriges 
und recht geheimnisvolles Buch, das manche 
beim Lesen überspringen, weil sie meinen, 
es sei unverständlich, oder weil sie denken, 
dass es ein gewisses Maß an Erschrecken her-
vorruft. Der Gläubige, der auf Gott vertraut, 
sollte die Offenbarung des Johannes jedoch 
aus einer anderen Perspektive betrachten, 
nämlich als ein Buch der Hoffnung, das zeigt, 
dass in einer Welt voller Bösem und Tragödi-
en der endgültige Sieg Christus gehört und 
in keiner Weise gefährdet ist. 

Im zweiten und dritten Kapitel dieses Bu-
ches finden wir sieben Briefe, die Jesus selbst 
dem Apostel befiehlt, an sieben bestimmte 
Gemeinden zu schreiben. Es handelte sich 

um bestimmte Gemeinden in Kleinasien, 
der heutigen Türkei, im ersten Jahrhun-
dert, aber die Zahl sieben steht für die Fülle 
Gottes. Diese Kirchen sind also ein Abbild 
der gesamten Weltkirche. Es sind in erster 
Linie Briefe der Beurteilung, des Lobes, der 
Zurechtweisung, der Verheißung und der 
Ermahnung an die Kirchen als Ganzes, aber 
ebenso viel davon kann ganz individuell auf 
unser eigenes Leben angewendet werden. 
Jeder Brief hat einen sehr ähnlichen Aufbau: 
zuerst wird der Adressat des Briefes, die je-
weilige Gemeinde, genannt, dann folgt der 
Hauptteil mit Lob und Tadel. 

Es gibt manche Sachen, die er in den Kir-
chen schätzt, aber es gibt auch einige Dinge, 
die er sehr stark verurteilt. Der Hauptteil 
des Briefes beginnt mit der Aussage Jesu 
»Ich kenne eure Taten«. Jesus kennt das. 
Er kennt jeden von uns sehr gut, und er 
kennt die ganze Gemeinde. Er weiß, wie 
das Leben dieser Gemeinde aussieht. Seine 
Beurteilung ist nicht nur eine äußere, wie 
unsere menschliche, sondern er kennt vor 
allem die Herzen der Menschen. Achten wir 
darauf, wie wir heute Kirchen und einzelne 
Gemeinden bewerten. Wenn ich heute einen 
Brief an die Gemeinde in Wrocław schreiben 
würde? Vielleicht würden wir uns zuerst die 
Statistiken ansehen, wie viele Leute es gibt, 
wie viele Gottesdienste besucht werden, oder 
andere Aktivitäten, Chor, Kinder, Jugend, an-
dere Treffen. Vielleicht soll – ten wir uns die 
Spendenbereitschaft und die Statistiken über 
die Teilnahme am Abendmahl ansehen. Ob 
die Kirche wächst. Wie sieht die Beteiligung 
der Menschen aus? Wie sind die wirtschaft-

lichen und vermögensrechtlichen Angele-
genheiten. Aber das ist immer nur eine Art 
oberflächliche Beurteilung. Jesus weiß das 
ganz genau. Und er sagt zur Gemeinde »Ich 
kenne deine Taten«. Außerdem kennt er jedes 
Mitglied persönlich. Er kennt alle Taten, auch 
die, von denen wir glauben, dass sie niemand 
sehen kann, auch die Dinge, die wir vielleicht 
versuchen, vor an – deren zu verbergen, 
die Dinge, von denen wir wünschen, dass 
niemand sie erfahren würde. Jesus weiß es. 
Aber er kennt auch all die Dinge, die wir tun, 
von denen wir glauben, dass sie niemand 
sieht, dass wir uns übersehen und unbemerkt 
fühlen. Er sieht unsere Beharrlichkeit, er hört 
und sieht auch unsere ehrlichen Gebete. Er 
schätzt unsere Ehrlichkeit, auch wenn sie uns 
in der Welt keinen Nutzen bringt. Er sieht 
unser hingebungsvolles Herz und unser 
Festhalten daran, auch wenn wir dadurch 
von der heutigen Welt missverstanden oder 
sogar verspottet werden. Er sieht und kennt 
unsere Absichten und unsere Ehrlichkeit, 
auch wenn die Ergebnisse unseres Engage-
ments manch – mal nicht sichtbar sind. 

Wie fühlen wir uns angesichts der Tatsa-
che, dass Jesus es weiß? Ist das eine tröstliche 
Nachricht für uns, oder ist es uns ein wenig 
unangenehm? Die Bewertung der Gemein – 
den durch Jesus ist nicht nur eine Auflistung 
von Vor – und Nachteilen. Er ist kein Richter, 
der Noten vergibt und eine Qualitätsbewer-
tung vornimmt. Neben der Würdigung des 
Aufrichtigen und der Kritik des Eitlen und 
Oberflächlichen, enthalten die Briefe auch 
Ratschläge und Warnungen. Christus, der 
Herr der Kirche, liebt seine Kirche. Er liebt 

Ein weiteres Mal fanden in unserer Gemeinde Ein – kehrtage statt. In dieser Zeit beschäftigten wir uns mit unserem 
Verhältnis zu Gott und den Mitmenschen. Das Leitmotiv diesmal waren Überlieferungen aus der Offenbarung über das 
damalige Gemeindeleben. Fachlich und seelsorgerlich hat uns dabei Pfarrer Marcin Podzorski aus Wisła/ Weichsel 
Jawornik unterstützt, dessen Predigt aus dem Abschlussgottesdienst wir Ihnen anbei als auf – schlussreiche Lektüre 
herzlichst empfehlen.

Kolejny raz w naszej parafii odbyły się rekolekcje. Jest to szczególny czas skupienia na relacji z Bogiem oraz relacjach 
z bliskimi. Tematem przewodnim były opisy zborów przedstawione w listach na kartach Objawienia św. Jana. Naszym 
rekolekcjonistą był zaś ks. Marcin Podżorski z Wisły Jawornika, którego tekst kazania kończącego trzydniowy czas 
skupienia publikujemy poniżej. 

D a s  W o rt   G o tte   s  |  S ł o w o  B o ż e

Man muss sich auf die Seite
der Sieger stellen!

Trzeba stanąć po stronie zwycięzcy!



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 22

jede einzelne Kirche, jede Gemeinde, er liebt 
jeden einzelnen Menschen, und er kümmert 
sich um jeden von uns. Deshalb ermutigt 
er in seiner Liebe zur Beharrlichkeit. Wo er 
Glauben und Engagement sieht, ermutigt er 
dazu, trotz der Hindernisse durchzuhalten. 
Wo er Probleme sieht, spricht er Ermah-
nungen und Warnungen aus. Er zeigt den 
richtigen Weg, auch wenn er nicht immer 
einfach ist. 
Jeder Brief endet mit einem Versprechen an 
den Gewinner. Eine wunderbare Verheißung 
einer ewigen, unvergänglichen Belohnung. 
Unvergleichlich wunderbarer als alle irdi-
schen Schätze und Ehren. 
Der Weg zum Sieg führt nicht über mensch-
liche Stärke, Weisheit oder Fähigkeiten. Sie 
hängt nicht von der Anerkennung in den 
Augen der Welt ab. Der Weg zum Sieg wird 
von Christus gezeigt. Er ist der größte Sieger. 
Sein Sieg ist ein Sieg der Liebe, der Selbst-
hingabe, des Verzichts auf sich selbst und 
des Lebens für andere. Sein größter Sieg ist 
das Kreuz auf Golgatha. 
Wie wird man ein Gewinner? Man muss sich 
auf die Seite der Sieger stellen! Dem größten 
Sieger der Geschichte zu folgen. 

|  Zwycięstwo! To bardzo dobra wiadomość. 
Kiedy słyszymy o wygranej w zawodach spor-
towych naszych reprezentantów, kiedy bra-
liśmy udział w jakimś konkursie, rywalizacji 
lub gdy po prostu odnieśliśmy sukces, wtedy 
czujemy się zwycięzcami. Ale jak często mo-
żemy tak o sobie powiedzieć? Czy patrząc na 
swoje życie, czuję się zwycięzcą? Kto z nas mó-
głby tak powiedzieć? A może wielu z nas czuje 
się przegranymi? Bo coś nie wyszło, nie osią-
gnęliśmy zamierzonych celów, ponieśliśmy 
niejedną porażkę. Szczególnie w porównaniu 
z innymi ludźmi, tymi podziwianymi przez 
dzisiejszy świat, ludźmi z pierwszych stron 
gazet, którzy wydają się od nas piękniejsi, 
mądrzejsi, bogatsi czy zdolniejsi. 

Jak zostać zwycięzcą? Jedną z moich ulu-
bionych ksiąg biblijnych jest Objawienie św. 
Jana. To trudna i dosyć tajemnicza księga, 
niektórzy omijają ją przy czytaniu, twierdząc, 
że jest niezrozumiała, albo uważając, że bu-
dzi pewne przerażenie. Człowiek wierzący, 
ufający Bogu powinien jednak patrzeć na 
Objawienie św. Jana z innej perspektywy, 
traktować ję jako Księgę nadziei, pokazującą, 
że w świecie pełnym zła i tragedii ostateczne 
zwycięstwo należy do Chrystusa i nie jest ono 
w żaden sposób zagrożone. 

W drugim i trzecim rozdziale tej Księgi 
znajdujemy siedem listów, które sam Jezus 
nakazuje napisać autorowi do siedmiu kon-
kretnych zborów. Były to Kościoły w Małej Azji, 

dzisiejszej Turcji w I wieku, ale liczba siedem 
oznacza pełnię Bożą. Te zbory są jakby repre-
zentacją całego Kościoła powszechnego. Są to 
w pierwszej kolejności listy zawierające ocenę, 
pochwały, zarzuty, obietnice i napomnienia 
do całych zborów, ale równie dobrze, wiele 
z tego można odnieść bardzo indywidualnie 
do naszego życia. Każdy list ma bardzo po-
dobną strukturę, najpierw wymieniony jest 
adresat listu, konkretny zbór, a następnie 
główna część zawierająca pochwały i nagany. 

Są pewne rzeczy, które autor Objawienia 
docenia w zborach, ale są i takie, które bar-
dzo stanowczo piętnuje. Główna część listu 
rozpoczyna się od stwierdzenia Jezusa „znam 
uczynki twoje”. Jezus zna, zna doskonale ka-
żdego z nas, zna też cały Kościół. Wie, jak 
wygląda życie tego zboru. Jego ocena nie jest 
tylko taką zewnętrzną, jak nasza ludzka, ale on 
zna przede wszystkim serca ludzi. Zauważmy, 
jak my dzisiaj oceniamy zbory, poszczególne 
parafie. Gdyby dzisiaj przyszło napisać list do 
zboru św. Krzysztofa we Wrocławiu... Może 
w pierwszej kolejności zwrócilibyśmy uwagę 
na statystyki, ile jest dusz, jak wygląda uczest-
nictwo w nabożeństwach, czy jakieś inne 
aktywności: chór, dzieci, młodzież, spotkania. 
Może sięgnęlibyśmy do ofiarności, statystyki 
przystępowania do Eucharystii. Czy zbór się 
rozwija? Jak wygląda zaangażowanie ludzi? Jak 
wyglądają sprawy gospodarcze i majątkowe? 
Ale to zawsze tylko taka trochę powierzchowna 
ocena. Jezus za to zna doskonale swój zbór. 
I mówi „znam uczynki twoje”. Zna też ka-
żdego członka osobiście. Wie o wszystkich 
uczynkach, zna nawet te, o których nam się 
wydaje, że nikt ich nie widzi, nawet to, co 
nieraz próbujemy ukryć przed innymi, to, 
o czym chcielibyśmy, żeby nikt się nie do-
wiedział. Jezus to zna. Ale On zna również 
to wszystko, co robimy, a nam się wydaje, że 
nikt tego nie dostrzega, czujemy się pomijani, 
niezauważeni. On widzi naszą wytrwałość, 
widzi i słyszy nasze szczere modlitwy. Ceni 

naszą uczciwośc, nawet jeśli nie przynosi ona 
nam korzyści w świecie. Widzi nasze oddane 
serce i trwanie przy Nim, nawet jeśli z tego 
powodu mogą nas spotkać niezrozumienie 
czy nawet wyśmianie przez dzisiejszy świat. 
Widzi i zna nasze intencje i szczerość nawet 
jeśli czasami nie widać efektów naszego 
zaangażowania. 

Jak się z tym czujemy, wiedząc, że Jezus 
to wszystko zna? Czy to dla nas pocieszająca 
wiadomość, czy też czujemy się nieco za-
kłopotani? Jezusowa ocena zborów nie jest 
tylko wyliczeniem plusów i minusów. On nie 
jest sędzią, który przyznaje noty i prowadzi 
klasyfikację jakościową. Oprócz docenienia 
tego, co szczere oraz napiętnowania tego, 
co płytkie i powierzchowne, listy zawierają 
rady i ostrzeżenia. Chrystus, Pan Kościoła 
kocha swoją Owczarnię. Kocha każdy poje-
dynczy zbór, każdą parafię, kocha każdego 
pojedynczego człowieka i zależy Mu na 
każdym z nas. Dlatego w swojej miłości 
zachęca do wytrwałości. Tam, gdzie widzi 
wiarę i zaangażowanie, zachęca do trwania 
pomimo przeszkód. Tam, gdzie zauważa 
problemy, kieruje napomnienia i ostrze-
żenia. Wskazując właściwą drogę, choć nie 
zawsze prostą. 

Każdy list kończy się obietnicą dla zwy-
cięzcy. Wspaniałą obietnicą wiecznej, nie-
przemijającej nagrody. Nieporównywalnie 
wspanialszej niż wszystkie ziemskie skarby 
i zaszczyty. 

Droga do zwycięstwa nie wiedzie przez 
ludzką siłę, mądrość czy zdolności. Nie jest 
zależna od uznania w oczach świata. Drogę 
do zwycięstwa wskazuje Chrystus. To On jest 
największym zwycięzcą. Jego zwycięstwo to 
zwycięstwo miłości, oddania siebie, rezygna-
cji z siebie i życia dla innych. Jego największe 
zwycięstwo to krzyż na Golgocie. Jak zatem 
zostać zwycięzcą? Trzeba stanąć po stronie 
zwycięzcy! Iść za największym zwycięzcą 
w historii. 

D a s  W o rt   G o tte   s  |  S ł o w o  B o ż e Nach dem Gottesdienst zum Abschluss der Exerzitien
Po nabożeństwie wieńczącym rekolekcje



﻿

23

GÄSTEZIMMER
IM PFARRHAUS BRESLAU-ZIMPEL

•	 5 DZ, jeweils mit Bad und WC
•	 kostenloses W-LAN
•	 reichhaltiges Frühstück
•	 Parken im Innenhof oder in der Tiefgarage
•	 komplettes Babybett vorhanden
•	 schöner Pfarrgarten zum Entspannen
•	 freundliche Atmosphäre
•	 malerische Umgebung

Reservierung
christophori@luteranie.pl
+48 508 095 416

Sie sind jederzeit herzlich willkommen!
Nirgends schlafen Sie
ruhiger als im Pfarrhaus!

U
 ŚW.KRZYSZ

TO
FA

pokoje



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 24

Ks. prof. dr hab. Manfred Uglorz

|  Der dritte Artikel des „Nizäno-Konstan-
tinopolitanischen Glaubensbekenntnisses“ 
enthält sehr wichtige Wahrheiten für unseren 
Glauben. Die Konzilsväter haben vier Wahr-
heiten aufgenommen: über den Heiligen 
Geist, über die Kirche, über die Taufe zur 
Vergebung der Sünden und über die Auf-
erstehung und Erlösung. „Wir glauben an 
den Heiligen Geist, der Herr ist und lebendig 
macht, der aus dem Vater und dem Sohn 
hervorgeht, der mit dem Vater und dem Sohn 
angebetet und verherrlicht wird, der gespro-
chen hat durch die Propheten, und die eine, 
heilige, christliche und apostolische Kirche. 
Wir bekennen die eine Taufe zur Vergebung 
der Sünden. Wir erwarten die Auferstehung 
der Toten und das Leben der kommenden 
Welt". Die letzten drei Wahrheiten sind der 
ersten untergeordnet.

 1. Der Heilige Geist
Auf den Seiten der Heiligen Schrift er-

scheint uns der Geist Gottes, der Heilige Geist, 
als eine unaussprechliche, geheimnisvolle, 
unbegreifliche Größe, die die ganze Schöp-
fung durchdringt, wie ein Wind, von dem wir 
nicht wissen, woher er kommt und wohin er 

weht. Sie ist unkontrollierbar, niemandem 
unterworfen, weil sie göttlich und frei ist 
(vgl. Kz 8,8.9). Er kann gegeben, aber auch 
weggenommen werden. 

Fast jeder Satz in der Bibel, der vom Hei-
ligen Geist Gottes spricht, beantwortet die 
Frage, wer der Heilige Geist ist, auch wenn 
sie nicht gestellt wird. Er ist undefinierbar, 
aber jede seiner Handlungen definiert ihn. 
Er ist vielgestaltig, obwohl er eins ist und in 
Einheit mit dem Vater und dem Sohn. Es ist, 
als ob er sich versteckt (verborgen) und doch 
immer präsent ist. 

Der Heilige Geist ist die dritte Person der 
Heiligen Dreifaltigkeit. 

1. Die Persönlichkeit des Heiligen 
Geistes	
Die Lehre von der Persönlichkeit des Hei-

ligen Geistes ist im Neuen Testament fest 
verankert. Die sogenannten trinitarischen 
Texte im Neuen Testament bezeugen, dass der 
Heilige Geist eine Person ist. Der Taufbefehl 
im Matthäus-Evangelium ist bedeutsam: 
„Geht und macht alle Völker zu Jüngern und 
tauft sie auf den Namen des Vaters und des 
Sohnes und des Heiligen Geistes“ (Mt 28,19). 

Sie können nur auf den Namen einer Person 
taufen. Wenn der Vater und der Sohn Perso-
nen sind, dann ist es auch der Heilige Geist. 

Eine ähnliche Schlussfolgerung muss aus 
den Worten des Apostels Paulus in seinem 2. 
Brief an die Korinther (13,13) gezogen wer-
den: „Die Gnade des Herrn Jesus Christus und 
die Liebe Gottes und die Gemeinschaft des 
Heiligen Geistes sei mit euch allen“. Das grie-
chische Wort „koinonia“ (Gemeinschaft), das 
im apostolischen Gruß vorkommt, bezeugt 
die Persönlichkeit des Heiligen Geistes, denn 
ein Mensch kann nur mit einem Menschen 
Gemeinschaft haben. 

Im 1. Brief an die Korinther (2,10.11) 
schreibt der Apostel: „Uns aber hat es Gott 
offenbart durch den Geist; denn der Geist 
erforscht ale Dinge, auch die Tiefen Gottes. 
Denn welcher Mensch weiß, was im Men-
schen ist, als allein der Gest des Menschen, 
der in ihm ist? So wieß auch niemand, was in 
Gott ist, als allein der Geist Gottes“. Niemand 
unter den Menschen kann die Weisheit Gottes 
durchdringen. Man kann nur so viel davon 
verstehen, wie der Geist bereit ist, dem Men-
schen zu offenbaren, denn der Geist dringt 
in die Tiefen Gottes ein. Der Geist Gottes ist 

III artykuł wiary 
„Wyznania nicejsko-konstantynopolitańskiego”

Der dritte Glaubensartikel des 
"Nizäno-konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnisses"

T h e o l o gie    |  T e o l o gia 

Motto: "Auf dem Heiligen Geist ruht die Gemeinschaft mit Christus, das heißt, 
auf dem Geist, der der Beleg für das Ausharren ist, die Stütze unseres Glaubens, 
die Leiter, die uns zu Gott führt" (Irenäus von Lyon)

Motto: „Na Duchu Świętym opiera się wspólnota z Chrystusem, to znaczy na 
Duchu, który jest rękojmią wytrwałości, oparciem dla naszej wiary, drabiną, 
która prowadzi nas do Boga” (Ireneusz z Lyonu)



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 25

Der dritte Glaubensartikel des 
"Nizäno-konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnisses"

T h e o l o gie    |  te  o l o gia 

also nicht nur eine göttliche Kraft, sondern 
eine vernunftbegabte Person, denn nur ein 
Mensch hat Erkenntnisfähigkeiten. 

	 Es lohnt sich auch, an die Aussage 
des Apostels Paulus über den Geist zu erin-
nern, der bei Gott für uns eintritt (Röm 8,26). 
Gott kennt die Absichten des Geistes, also 
ist der Geist eine Person, die sich vom Vater 
unterscheidet, und kann nur als Person für 
uns Fürsprache einlegen. 

	 Nach dem Evangelisten Johannes 
wird der von Jesus verheißene Heilige Geist 
lehren (Joh 14,26), Zeugnis von Christus 
ablegen (Joh 15,26) und die Welt von Sünde, 
Gerechtigkeit und Gericht überzeugen (Joh 
16,8-15). Er wird also Tätigkeiten ausüben, 
die nur einem persönlichen Wesen zustehen. 

	 Der Geist wird im vierten Evange-
lium als ein weiterer Tröster bezeichnet (Joh 
14,16). Der erste war der Sohn Gottes (vgl. 1 
Joh 2,1), also muss auch der zweite eine Person 
sein. Der Paraklet wird Christus ersetzen und 
alle seine Funktionen übernehmen. 

Wer die Persönlichkeit des Heiligen Geis-
tes nicht anerkennen und daran glauben will, 
steht im klaren Widerspruch zu den oben 
zitierten und vielen weiteren neutestament-
lichen Aussagen über den Heiligen Geist. 

Das Wesen des Heiligen Geistes
Die Antwort auf die Frage nach dem Wesen 

des Heiligen Geistes findet sich in den Wor-
ten, dass wir an den Heiligen Geist glauben, 
„den Herrn und Belebenden, der vom Vater 
[und dem Sohn] ausgeht und der mit dem 
Vater und dem Sohn gemeinsam Lob und 
Ehre empfängt“. Der Heilige Geist ist als Herr 
und Beleber dem Vater und dem Sohn, mit 
denen er eins ist, wesensgleich. Zusammen 
mit ihnen erhält er das Lob und die Ehre, 
die Gott gebührt. Die Einheit des Vaters und 
des Sohnes und des Heiligen Geistes wird im 
„Athanasianischen Glaubensbekenntnis“ 
wie folgt erklärt: „Dies ist aber der rechte 
christliche Glaube, dass wir einen einigen 
Gott in drei Personen und drei Personen in 
einiger Gottheit ehren. Und nicht die Perso-
nen in einander mengen, noch das göttlich 
Wesen zertrennen. Ein andere Person ist der 
Vater, eine andere der Sohn, eine andere der 
Heilige Geist. Aber der Vater und Sohn und 
Heiliger Geist ist ein einiger Gott, gleich in 
der Herrlichkeit, gleich in ewiger Majestät. 
Welcherlei der Vater ist, solcherlei ist der 
Sohn, solcherlei ist auch der Heilige Geist. 
Der Vater ist nicht geschaffen, der Sohn ist 
nicht geschaffen, der Heilige Geist ist nicht 
geschaffen. Der Vater ist unermesslich, der 
Sohn ist unermesslich, der Heilige Geist ist 
unermesslich. Der Vater ist ewig, der Sohn ist 
ewig, der Heilige Geist ist ewig; Und sind doch 
nicht drei Ewige, sondern es ist ein Ewiger: 

Gleichwie auch nicht drei Ungeschaffene, 
noch drei Unmessliche, sondern es ist ein 
Ungeschaffener und ein Unmesslicher. Also 
auch der Vater ist allmächtig, der Sohn ist all-
mächtig, der Heilige Geist ist allmächtig; Und 
sind doch nicht drei Allmächtige, sondern ist 
ein Allmächtiger. Also der Vater ist Gott, der 
Sohn ist Gott, der Heilige Geist ist Gott; Und 
sind doch nicht drei Götter, sondern es ist ein 
Gott. Also der Vater ist der Herr, der Sohn ist 
der Herr, der Heilige Geist ist der Herr; Und 
sind doch nicht drei Herren, sondern es ist 
ein Herr. Denn gleichwie wir müssen nach 
christlicher Wahrheit eine jegliche Person für 
sich Gott und Herrn bekennen: Also können 
wir im christlichen Glauben nicht drei Götter 
oder drei Herren nennen“.

1.3 Die Funktionen des Heiligen Geistes
Wenn wir im Prolog des Hebräerbriefs 

lesen: „Nachdem vorzeiten Gott manchmal 
und mancherleiweise geredet hat zu den 
Vätern durch die Propheten, hat er am letz-
ten in diesen Tagen zu uns geredet durch 
den Sohn, welchen er gesetzt hat zum Erben 
über alles, durch welchen er auch die Welt 
gemacht hat“ (Hebr. 1,1.2), diese Worte sind 
so zu verstehen, dass Gott durch den Heili-
gen Geist gesprochen hat. Davon sagt das 
„Nizäno-Konstantinopolitanische Glaubens-
bekenntnis“ kurz und unmissverständlich, 
dass „er durch die Propheten gesprochen 
hat“. Aber nicht nur der Heilige Geist wirkte 
in alttestamentlicher Zeit. Der Heilige Geist 
war, ist und wird immer präsent und aktiv 
sein. Der Sohn Gottes, Christus, wurde durch 
den Heiligen Geist gezeugt. Er war zur Zeit der 
Taufe Jesu am Jordan anwesend. Er begleitete 
Jesus bei der Verkündigung des Evangeliums, 
an das die Zuhörer glauben sollten (Mk 1,15). 
Und vielleicht hat Jesus deshalb gesagt: „Wer 
nicht mit mir ist, ist gegen mich, und wer 
nicht mit mir sammelt, der zerstreut. Darum 
sage ich euch: Alle Sünde und Lästerung wird 
den Menschen vergeben; aber die Lästerung 
gegen den Geist wird nicht vergeben. Und 
wer etwas redet gegen den Menschensohn, 
dem wird es vergeben; aber wer etwas redet 
gegen den Heilligen Geist, dem wird‘s nicht 
vergeben, weder in dieser noch in der künf-
tigen Welt“ (Mt 12,30-32). 

	 Der Heilige Geist sprach auch durch 
die Apostel und ihre Jünger. Er spricht wei-
terhin überall dort, wo das Wort Gottes ge-
predigt wird und die Sakramente gespendet 
werden. Deshalb lesen wir im „Augsburger 
Bekenntnis“ in Artikel V: „Damit wir diesen 
[rechtfertigenden] Glauben erlangen können, 
ist das Amt der Verkündigung des Evange-
liums und der Spendung der Sakramente 
eingesetzt. Denn durch das Wort und die 
Sakramente wird gleichsam durch Mittel 

der Heilige Geist gegeben, der den Glauben 
belebt, wo und wann Gott will, in denen, die 
das Evangelium hören. Nicht um unserer 
Verdienste willen, sondern um Christi willen 
rechtfertigt Gott also diejenigen, die glau-
ben, dass sie um Christi willen in die Gnade 
aufgenommen sind.“ <nie mam dostępu do 
niemieckiej wersji, więc zapewne nie jest to 
tak napisane jak widnieje to w niemieckich 
książkach>

Der Heilige Geist erweckt in den Menschen 
einen rechtfertigenden Glauben. Aber nicht 
nur der Glaube. Der Herr Jesus spricht von der 
Tätigkeit des Heiligen Geistes wie folgt: „Der 
Tröster, der Heilige Geist, den mein Vater sen-
den wird in meinem Namen, der wird euch 
alles lehren und euch an alles erinnern, was 
ich euch gesagt habe“ (Johannes 14,26); „Ich 
habe euch noch viel zu sagen, aber ihr könnt 
es jetzt noch nicht ertragen; wenn aber jener 
kommt, der Geist der Wahrheit, wird er euch 
in aller Wahrheit leiten. Denn er wird nicht 
aus sich selber reden, sondern was er hören 
wird, das wird er reden, und was zukünftig ist, 
wird wird er euch verkündigen. Er wird mich 
verherrlichen; denn von dem Meinen wird 
er‘s nehmen und euch verkündigen. Alles, 
was der Vater hat, ist mein. Darum habe ich 
gesagt: er nimmt es von dem Meinen und 
wird es euch verkündigen. (Joh 16,12-15). 

	 Nach dem Geist der Sprache des 
vierten Evangeliums bedeutet in die ganze 
Wahrheit einführen, zu einer besseren und 
tieferen Erkenntnis der Wahrheit, der Gegen-
wart Gottes in Christus, des Geheimnisses des 
Sohnes, des ewigen WORTES zu verhelfen. 

	 Der Heilige Geist wird nicht eine 
neue, bisher unbekannte Wahrheit offen-
baren, sondern immer wieder die Tiefe der 
in Jesus Christus geoffenbarten Wirklichkeit 
Gottes enthüllen. 

	 Die rettende und epiphanische 
Funktion des Heiligen Geistes wird auch 
mit den Worten beschrieben: „Und wenn er 
kommt, wird er der Welt die Augen auftun 
über die Sünde und über die Gerechtigkeit 
und über das Gericht; über die Sünde: dass 
sie nicht an mich glauben; über die Gerech-
tigkeit: dass ich zum Vater gehe und ihr mich 
hinfort nicht seht; über das Gericht: dass der 
Fürst dieser Welt gerichtet ist.“ (Joh 16,8-11). 
Gegenstand der Wirkung des Tröstergeistes 
wird die Welt sein, die nach dem vierten 
Evangelisten das Objekt der Liebe Gottes 
ist (vgl. Joh 3,16). Wir müssen ausschließen, 
dass der Tröster, der Heilige Geist, nachdem 
er die Welt von Sünde und Gerechtigkeit 
überzeugt hat, sie richten und verurteilen 
wird. Der Heilige Geist kann nichts tun, was 
Christus nicht getan hat. Christus ist nicht 
gekommen, um die Welt zu richten, sondern 
um sie zu retten. Nachdem der Geist die 



﻿

26

Welt von Sünde, Gerechtigkeit und Gericht 
überzeugt hat, wird er Gottes Erlösungswerk 
in Christus gegenwärtig machen. 

2. Der Heilige Geist und die Kirche

2.1 Die Kirche als Gemeinschaft der 
Heiligen
Das Leben der Christen ist auf vielen Ebe-

nen mit dem Heiligen Geist verbunden. Der 
Geist erweckt nicht nur den Glauben und 
schafft den neuen Menschen in Christus, 
sondern vereint auch alle Getauften und an 
Jesus Christus Glaubenden zu einem Leib, 
der Kirche Gottes (vgl. 1 Kor 12,13). Seine 
kirchliche Funktion wird in der Heiligen 
Schrift wiederholt bezeugt. Durch die Her-
abkunft des Heiligen Geistes wurde die erste 
christliche Kirche in Jerusalem gegründet 
(Apostelgeschichte 1:nn). Seit Pfingsten ist 
die Kirche Gottes, der Leib Christi, immer 
weiter gewachsen, wo immer der Heilige 
Geist durch das gepredigte Wort über das 
Kreuz Jesu Christi und die in ihm angebote-
ne Erlösung des sündigen Menschen wirkt. 
Der Heilige Geist heiligt die Kirche als eine 
Gemeinschaft von Gläubigen. Es ist dem 
Wirken des Heiligen Geistes in der Kirche 
zu verdanken, dass wir bekennen können: 
„Ich glaube an die eine, heilige, universale 
und apostolische Kirche“. 

Das Wort „Kirche“ begegnet uns am häu-
figsten in den Briefen des Apostels Paulus, 
aber auch im Matthäus-Evangelium finden 
wir es. Nach dem Geständnis von Petrus: 
„Du bist der Christus, des lebendigen Gottes 
Sohn“, sagte Jesus. „Selig bist du, Simon, Jonas 
Sohn, denn Fleisch und Blut haben dir das 
nicht offenbart, sondern mein Vater im Him-
mel. Und ich sage dir auch: Du bist Petrus, 
und auf diesen Felsen will ich meine Kirche 
bauen, und die Pforten der Hölle sollen sie 
nicht überwältigen“ (Mt 16,16-18). Jesus hat 
während seiner irdischen Mission eher vom 
Reich Gottes gesprochen. Doch in aposto-
lischer Zeit verschwand der Begriff „Reich 
Gottes“ fast aus dem Sprachgebrauch, und 
der Begriff „Kirche“ kam immer häufiger vor. 

Aus den Briefen des Apostels Paulus er-
fahren wir, wie sich die Vorstellung von der 
Kirche (Ekklesiologie) als dem Volk Gottes 
in Christus, das vom Heiligen Geist geleitet 
wird, entwickelt hat.

2.2 Die Kirche als liturgische 
Versammlung, als Gemeinschaft der 
Gläubigen in einem bestimmten Gebiet, 
die Kirche als das ganze Volk Gottes 
Das Äquivalent des Begriffs „Kirche“ ist 

das griechische Wort „ekklesia“, das von dem 
Verb „ekkalein“ – „einberufen“, „zusammen-
rufen“ – stammt. Im antiken Griechenland 
bedeutete es eine Versammlung, eine Volks-
versammlung mit sozialem und politischem 
Charakter. Im Neuen Testament hat sie einen 
eindeutig religiösen Inhalt.

Die Kirche als Gemeinschaft der aus der 
Welt Herausgerufenen entsteht und festigt 
sich, wenn sich die Gläubigen an einem Ort 
um das Evangelium und das Abendmahl 
versammeln. Das konstitutive Element der 
Kirche ist also das Evangelium und das 
Abendmahl. Dies geschieht durch den Geist 
Gottes, der durch die Verkündigung des Evan-
geliums wirksam wird, und durch Christus, 
in dem die Gläubigen neue Geschöpfe sind. 
Die älteste neutestamentliche Tradition be-
zeichnet die Kirche als eine besondere litur-
gische Versammlung.

Die Taufe nimmt einen in den Leib Christi, 
die Kirche, auf und ist der Beginn einer neuen 
Lebenswirklichkeit in einer Gemeinschaft 
des Glaubens und des Zeugnisses vor der 
Welt. Die Gemeinde in Korinth sollte daher 
die Einheit bewahren und sich in Liebe und 
Achtung vor allen, den Schwachen und den 
Starken im Glauben, erbauen (1 Kor 8,1-13). 
Die Kirchen in Galatien sollten sich an das 
Evangelium erinnern, das der heilige Pau-
lus ihnen verkündet hat, das Evangelium 
der Freiheit vom Gesetz, denn es gibt nur 
ein Evangelium, eine Heilsbotschaft für den 
Menschen (Galater 1,1.7). 

Nirgendwo schreibt Paulus über die ko-
rinthische oder die römische Kirche, sondern 
über die Kirche Gottes in Korinth (1 Kor 1,2), 
die Kirchen in Galatien (1 Kor 16,1), die Kir-
chen in Judäa (1 Thess 2,14), die Kirchen in 
Mazedonien (2 Kor 8,1) oder die Kirchen in 
ganz Asien (1 Kor 16,19). Die Gemeinschaft 
der Gläubigen, die in einem bestimmten 
Gebiet leben, ist die Ortsgemeinde. Die 
Ortsgemeinde hat durch die Gnade Gottes 
alles, was sie braucht, um im Glauben zu 
leben und sich in Liebe zu erbauen. Sie hat 
das Wort vom Kreuz Christi empfangen, das 
die Kraft ist, jeden Gläubigen zu retten. Er 
hat auch Gemeinschaft mit seinem Herrn 
durch seinen Leib und sein Blut in der Feier 
des Abendmahls. Jede Gemeinschaft der an 

Christus Glaubenden hat also das Recht, 
Kirche genannt zu werden, aber nicht, weil 
sie organisatorisch mit der einen Kirche 
Christi verbunden ist, sondern weil sie mit 
anderen an der Segnung von Kelch und Brot 
teilnimmt. Die Gemeinschaft der Gläubigen 
in Christus besteht nicht, weil die Gläubigen 
einer kirchlichen Organisation angehören, 
sondern weil sie in Christus sind. Gott be-
ruft Menschen aus der Welt, um sie an Jesus 
Christus, seinem Sohn, teilhaben zu lassen (1 
Kor 1,9). Denn die Kirche ist der Ort, an dem 
die Verbundenheit der Gläubigen mit dem 
Herrn, der Geist ist, lebendig ist, an dem sie 
sich in der Feier des Abendmahls und in der 
Verkündigung des Evangeliums der Erlösung 
ständig offenbart. 

Der soteriologische Universalismus in 
der Literatur des Paulus, dass es in Christus 
weder Jude noch Grieche, weder Freier noch 
Sklave, weder Mann noch Frau gibt, lässt uns 
von Paulus auch einen ekklesiologischen 
Universalismus erwarten, vor allem in den 
Briefen, in denen der Apostel Paulus über 
die Kirche als Leib in Christus schreibt (1Kor; 
Röm). Aber die Gesamtheit der getauften 
Griechen und Juden, Freien und Sklaven, 
Männer und Frauen – so der Apostel Pau-
lus – bildet das Volk Gottes. So können wir 
behaupten, dass wir von der Universalität 
der Kirche als Volk der Endzeit sprechen 
können. Die ekklesiologische Universalität 
wird im Brief an die Kolosser und im Brief an 
die Epheser ausdrücklich erwähnt.

In Artikel III des Glaubensbekenntnisses 
von Nizäa-Konstantinopel heißt es, dass die 
Anhänger Jesu Christi an „die eine, heilige, 
allgemeine, christliche und apostolische 
Kirche“ glauben. Diesen Glauben teilen wir 
mit den Reformatoren und Ortskirchen der 
Reformationszeit, vor allem mit dem „Augs-
burger Bekenntnis“, in dem es heißt: „Unsere 
Kirchen lehren, dass die eine heilige Kirche 
für alle Zeiten Bestand haben wird. Und die 
Kirche ist die Versammlung der Heiligen, 
in der das Evangelium treu gelehrt und die 
Sakramente ordnungsgemäß gespendet wer-
den. Für die wahre Einheit der Kirche genügt 
daher die Übereinstimmung in der Lehre 
des Evangeliums und in der Verwaltung der 
Sakramente“ (Artikel VII). <podonież jak 
wyżej, nie mam tekstu w niemieckiej wersji>

Beim Beten des „Nizäno-konstantino-
politanischen Glaubensbekenntnisses“, 
insbesondere der Worte: „Ich glaube ... 
an die eine, heilige, christliche und apo-
stolische Kirche“, bekennen wir, dass wir 
unabhängig von Ort und Zeit eine Kirche in 
Christus bilden, die auf der apostolischen 
Lehre beruht und durch den Heiligen Geist 
durch das verkündete Wort Gottes und die 
gespendeten Sakramente ständig geeint ist.

T h e o l o gie    |  T e o l o gia 

Mit Artikel III des nizäno-kon-
stantinopolitanischen Glau-
bensbekenntnisses bekennen 
wir den Glauben an den Heili-
gen Geist, der das in Christus 
Jesus vollbrachte Heilswerk 
Gottes unter uns gegenwärtig 
macht. Der Sohn Gottes.



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 27

3. Der Heilige Geist und die Taufe und 
die Vergebung der Sünden

3.1 Die eine Taufe
Wenn der Heilige Geist durch das Wort 

Gottes und die Sakramente heilsam wirkt, 
ist dies die Kirche. Es ist daher selbstver-
ständlich, dass wir nach dem Nizäno-Kons-
tantinopolitanischen Glaubensbekenntnis 
bekennen, dass wir an eine Taufe zur Ver-
gebung der Sünden glauben. Obwohl der 
Evangelist Lukas schreibt, dass Johannes der 
Täufer die Taufe am Jordan zur Vergebung der 
Sünden spendete, bedeutet dies nicht, dass die 
Taufe, auf die sich das „Nizäno-Konstantino-
politanische Glaubensbekenntnis“ bezieht, 
die Taufe des Johannes ist. Die Taufe wird in 
der christlichen Kirche „im Namen des Vaters 
und des Sohnes und des Heiligen Geistes“ 
gespendet. Sie hat keine anderen Merkmale 
als die, dass es sich um eine christliche Taufe 
handelt, die vom auferstandenen Jesus Chris-
tus eingesetzt wurde, und ihr Wert liegt in 
der Verheißung, die den Getauften gegeben 
wird: „Geht hin in alle Welt und predigt das 
Evangelium aller Kreatur. Wer da glaubt und 
getauft wird, der wird selig werden; wer aber 
nicht glaubt, der wird verdammt werden“ 
(Mk 16,15.16). 

Die Konzilsväter hatten keinen Zweifel 
an der Bedeutung der Taufe für diejenigen, 
die nach dem Gebot Christi getauft wurden. 
Die Taufe ist eins, sie ist einmalig, und sie 
wird zur Vergebung der Sünden gespendet. 
Seine Wirksamkeit reicht nach hinten und 
nach vorne. Auf die Frage, wie das geschieht, 
antwortet Luther im „Kleinen Katechismus“: 
„Wasser tut‘ s freilich nicht, sondern das Wort 
Gottes, das mit und bei dem Wasser ist, und 
der Glaube, der solchem Worte Gottes im 
Wasser traut. Denn ohne Gottes Wort ist das 
Wasser schlicht Wasser und keine Taufe; aber 
mit dem Worte Gottes ist‘s eine Taufe, das ist 
ein gnadenreiches Wasser des Lebens und 
ein Bad der neuen Geburt im Heiligen Geist; 
wie Paulus sagt zu Titus im dritten Kapitel: 
„Gott macht uns selig durch das Bad der 
Wiedergeburt und Erneuerung im Heiligen 
Geist, den er über uns reichlich ausgegossen 
hat durch Jesus Christus, unsern Heiland, 
damit wir, durch dessen Gnade gerecht ge-
worden, Erben des ewigen Lebens würden 
nach unsrer Hoffnung“.

Diese Worte weisen auch auf die Rolle des 
Heiligen Geistes in der Taufe hin. 

Pfarrer Martin Luther sagte oft, dass der 
Täufer Christus ist. Aus der oben zitierten 
Katechismusformel geht jedoch klar hervor, 
dass der Täufer der Heilige Geist ist, der durch 
die Worte der Verheißung Gottes wirkt und 
in ihm die „neue Geburt im Heiligen Geist“ 
stattfindet. 

3.2 Die Vergebung der Sünden
Obwohl das Heilswirken Gottes in Jesus 

Christus im Neuen Testament mit vielen 
Begriffen beschrieben wird, spricht das ni-
zäno-konstantinopolitanische Glaubensbe-
kenntnis nur von der Vergebung der Sünden. 
Das Neue Testament spricht von der Erlösung 
von den Sünden, der Versöhnung, der Recht-
fertigung usw., denn es ist unmöglich, das 
Heilswerk Christi mit nur einem Begriff zu 
beschreiben, weil es so reichhaltig und viel-
schichtig ist. Durch den Kreuzestod Christi 
vergibt Gott aus Gnade, ohne unser Verdienst, 
unsere Sünden, verbindet sich mit uns und 
kleidet uns in die Gerechtigkeit Jesu Christi. 

Die Taufe auf den Namen Jesu „zur Verge-
bung der Sünden“ ist seit Pfingsten, seit der 
Predigt des Petrus (Apg 2,38), in der Kirche 
üblich geworden, und im Neuen Testament 
wird die Formel „zur Vergebung der Sün-
den“ häufig verwendet, um all das Heilsgut 
zu bezeichnen, das den Gläubigen durch 
den Tod und die Auferstehung Jesu und die 
Sendung des Heiligen Geistes zuteilwird 
(Apg 5,3; 10,43; 26,18). Es sei jedoch darauf 
hingewiesen, dass in der Apostelgeschichte 
die Vergebung der Sünden mit der Taufe ver-
bunden ist, während der Evangelist Matthäus 
sie mit dem Abendmahl verbindet: „...das ist 
mein Blut des Bundes, das vergossen wird für 
viele zur Vergebung der Sünden“ (Mt 26,28). 
Dies ist aber nicht nur bei Matthäus der Fall, 
sondern auch in anderen neutestamentlichen 
Überlieferungen, wie etwa den Schriften 
des Paulus. Das „Nizäno-Konstantinopoli-
tanische Glaubensbekenntnis“ folgt also der 
pfingstlichen Tradition, was nicht bedeutet, 
dass die Konzilsväter nichts über die Worte 
der Einsetzung des Abendmahls wussten. Sie 
schreiben über die Taufe zur Vergebung der 
Sünden, weil mit der Taufe eine Reise mit 
Jesus Christus durch das Leben beginnt, auf 
der der Heilige Geist durch das Wort Gottes 
und die Sakramente das Heil wirkt. 

Die Vergebung der Sünden schafft eine 
neue Situation des Menschen vor Gott, und 
deshalb machen wir keinen Fehler, wenn wir 
sagen, dass hinter dem Begriff „Vergebung der 
Sünden“ andere stehen, die das Werk der 
Erlösung des sündigen Menschen beschrei-
ben. Luther stellt im „Kleinen Katechismus“ 
die Frage nach der Bedeutung der Taufe und 
antwortet: „Es bedeutet, dass der alte Adam in 
uns durch tägliches Leid und Buße ertränkt 
werden und mit allen Sünden und bösen 
Begierden sterben soll, während ein neuer 
Mensch täglich entstehen und auferstehen 
soll, der in Rechtschaffenheit und Reinheit 
für immer vor Gott leben wird.“ Obwohl die 
Taufe ein einmaliger Akt ist, erstreckt sich ihre 
Wirkung auf das ganze Leben des Getauften. 
Sie verwirklicht sich im täglichen Sterben der 

Sünde und im Auferstehen durch den Heili-
gen Geist zu neuem Leben in Christus Jesus. 

Der Glaube an die Vergebung der Sün-
den bedeutet die Gewissheit, von der Macht 
und der Knechtschaft der Sünde befreit 
zu sein, gemäß der Verheißung, die in der 
Taufe im Namen Christi gegeben wird.

4. Der Heilige Geist und die 
Auferstehung und das ewige Leben

4.1 Teilhabe an der Auferstehung durch 
den Geist Gottes
Die letzten Worte des „Nizäno-Konstan-

tinopolitanischen Glaubensbekenntnisses“ 
lenken unseren Blick auf die letzten Dinge 
und die Ewigkeit. Wir sagen: „Wir erwarten 
die Auferstehung der Toten und das Leben 
der kommenden Welt.“.

Das Paschalgeschehen ist der Beginn 
eines neuen Äons, der sich von der Aufer-
stehung Christi bis zur endgültigen Auferste-
hung der von Gott geschaffenen Menschen 
erstreckt. Die Auferstehung der Tochter des 
Jairus (Mk 5,22-42; Lk 8,41-55), des Jünglings 
von Nain (Lk 7,11-15) und des Lazarus von 
Bethanien (Joh 11,39-45) sind keine Vor-
wegnahme der allgemeinen Auferstehung, 
sie stellen keine Art von Durchbruch dar, 
denn der Durchbruch ist das leere Grab 
Jesu im Garten des Josef von Arimathäa 
und das Erscheinen des auferstandenen 

T h e o l o gie    |  T e o l o gia 



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 28

Christus. Nur der auferstandene Christus 
ist das Element der Auferstehung für die 
Verstorbenen. Der erste Auferstandene ist 
Christus (1 Kor 15,23).

Die Worte des Apostels Paulus über die 
Auferstehung Christi sind bedeutsam. Sie 
gehören zur ältesten Tradition der aposto-
lischen Kirche. Christus ist nicht aufgrund 
seines göttlichen Lebens, das ihm vom Vater 
gegeben wurde, von den Toten auferstanden, 
sondern er wurde von Gott in der Kraft des 
Geistes Gottes auferweckt. Denn so sind die 
Worte zu verstehen: „Gott aber hat den Herrn 
auferweckt und wird auch uns auferwecken 
durch seine Kraft „ (1. Korinther 6,14), denn 
an anderer Stelle schreibt der Apostel: „Wenn 
aber der Geist dessen, der Jesus von den Toten 
auferweckt hat, in euch wohnt, so wird er, 
der Christus von den Toten auferweckt hat, 
auch eure sterblichen Leiber lebendig ma-
chen durch seinen Geist, der in euch wohnt“ 
(Römer 8,11). 

Die letzten Worte des nizäno-konstantino-
politanischen Bekenntnisses: „Wir erwarten 
die Auferstehung der Toten und das Leben 
der kommenden Welt.“, was die letzten Dinge 
betrifft, sind sehr vage. Dies ermöglichte 
und ermöglicht immer noch eine recht freie 
Interpretation. Der Grund dafür ist im Neuen 
Testament zu finden. Denn auf den Seiten 
des Neuen Testaments begegnet uns eine 
so genannte traditionelle Eschatologie, die 
auf der jüdischen Apokalyptik beruht, und 
damit eine realisierte Eschatologie, aber wir 
begegnen auch einer so genannten realisier-
ten Eschatologie, deren Grundlagen in den 
Worten Jesu Christi zu finden sind: „Ich bin 
die Auferstehung und das Leben; wer an 
mich glaubt, der wird leben, ob er gleich 
stürbe“ (Johannes 11), sowie an vielen Stellen 
des Neuen Testaments, z.B. im Epheserbrief 
(„[hat]Auch uns, die wir tot waren in den 
Sünden, mit Christus lebendig gemacht – aus 
Gnade seid ihr gerettet – und er hat uns mit 
auferweckt, und mit eingesetzt im Himmel 
in Christus Jesus“ [Eph 2,5.6]) und in der 
Offenbarung des Johannes („Diese sind‘s, 
die aus der großen Trübsal kommen und ihre 
Kleider gewaschen und haben sie im Blut des 
Lammes. Darum sind sie vor dem Thron Got-
tes und dienen ihm Tag und Nacht in seinem 
Tempel, und der dem Thron sitzt, wird über 
ihnen wohnen“ [Offenbarung 7:14.15]. Es 
ist erwähnenswert, dass der Apostel Paulus, 
wenn er über die Auferstehung des Leibes 
schreibt, das griechische Wort „soma“ und 
nicht „sarks“ verwendet. Das griechische Wort 
„sarks“ bedeutet den physischen Körper, wäh-
rend das Wort „soma“ von der Körperlichkeit 
des Menschen spricht, doch dahinter verbirgt 
sich der ganze Mensch in seiner geistigen 
und körperlichen Dimension. 

 Der Apostel Paulus, der den Anhängern 
Jesu in Korinth eine Antwort auf ihre Frage 
geben wollte: „In welchem Körper werden 
wir auferstehen?“, zeichnete er ein Bild aus 
der Landwirtschaft. Was du säst, wird nicht 
lebendig, wenn es nicht stirbt. Und was du 
säst, ist ja nicht der Leib, der werden soll, 
sondern ein bloßes Korn, sei es von Weizen 
oder etwas anderem. Gott aber gibt ihm einen 
Leib, wie er will, einem jeden Samen seinen 
eigenen Leib. „ (1. Korinther 15,36-38). „So 
auch die Auferstehung der Toten. Es wird 
gesät verweslich und wird auferstehen un-
verweslich. Es wird gesät in Niedrigkeit und 
wird auferstehen in Herrlichkeit. Es wird 
gesät in Schwachheit und wird auferstehen 
in Kraft. Es wird gesät ein natürlicher Leib 
und wird auferstehen ein geistlicher Leib. 
Gibt es einen natürlichen Leib, so gibt es auch 
einen geistlichen Leib. „(1 Kor 15,42-44). So 
wie Gott durch seine souveräne Macht aus 
einem unscheinbaren, kleinen Samenkorn 
eine prächtige Pflanze hervorbringen und ihr 
ein besonderes Aussehen geben kann, so kann 
Gottes Macht aus einem im Grab liegenden, 
dem Verfall unterworfenen Körper einen 
herrlichen neuen „Körper“ hervorbringen. 
Paulus meint hier nicht die bloße Wieder-
belebung der Toten oder des Körpers selbst, 
sondern den ganzen Menschen, denn der 
Mensch ist ein psycho-physisches Wesen. 

Im Brief an die Philipper stellt der Apostel 
Paulus unmissverständlich fest: „Wir aber 
sind Bürger im Himmel, woher wir auch 
erwarten den Heiland, den Jesus Christus, 
der unseren geringen Leib verwandeln wird, 
dass er gleich werde seinem verherrlichten 
Leibe nach der Kraft, mit der er sich alle Dinge 
untertan machen kann.“ (Phil 3,20.21). Die 
Gläubigen, die durch die Taufe im Namen 
Jesu Christi eingepflanzt werden, sterben 
zuerst der Sünde, um am Tag der Wiederkunft 
des Herrn in einem Leib aufzuerstehen, der 
dem verherrlichten Leib des auferstande-
nen Christus gleicht; denn in Christus zu 
sein bedeutet, mit Christus auf dem Weg 
von der Verdammnis aufgrund der Sünde 
zu der Herrlichkeit zu wandeln, die am Tag 
der Wiederkunft Jesu Christi in Herrlichkeit 
offenbart werden wird. Wie Christus sich 
am Ostermorgen seinen Jüngern in einem 
verherrlichten Leib offenbarte, so werden wir 
am letzten Osterfest (bei der Parusie Christi, 
beim zweiten Advent des Herrn) mit Christus 
in einem verherrlichten Leib offenbart und 
damit verwandelt und erneuert werden. 

Der Apostel Paulus, der an die Philipper 
schreibt, bekennt in einer Sequenz über die 
Verkündigung Christi (aufrichtig oder un-
aufrichtig): „Wie ich sehnlich erwarte und 
hoffe, dass ich in keinem Stück zuschanden 
werde, sondern dass frei und offen, wie alle-

zeit, so auch jetzt, Christus verherrlicht werde 
an meinem Leine, es sei durch Leben oder 
durch Tod. Denn Christus ist mein Leben 
und Sterben ist mein Gewinn. Wenn ich aber 
weiterleben soll im Fleisch, so dient mir das 
dazu mehr Frucht zu schaffen; und so weiß 
ich nicht, was ich wählen soll. Denn es setzt 
mich: Ich habe Lust, aus der Welt zu scheiden 
und bei Christus zu sein was auch viel besser 
wäre; aber es ist nötiger, im Fleisch zu blei-
ben um euretwillen „ (Phil 1,20-24). Es ist zu 
beachten, dass der Apostel Paulus nicht nur 
hofft, nach der Vollendung und Erfüllung 
der Geschichte dieser geschaffenen Welt 
bei Christus zu sein, sondern er ist sich des 
Lebens mit Christus nach der Vollendung 
seiner zeitlichen Pilgerschaft sicher. 

Es sollte auch erwähnt werden, dass im 
letzten Buch des Neuen Testaments, der Of-
fenbarung des Johannes, eine typische apo-
kalyptische Vision der Zukunft des ewigen 
Lebens in Form von Bildern und Symbolen 
dargestellt wird, deren Ziel es war – zur Zeit 
der Abfassung der Offenbarung des Johannes 
– , die Hoffnung auf den endgültigen Sieg des 
Guten über das Böse zu wecken. Apokalyp-
tische Visionen und Symbole sind nicht 
wörtlich auszulegen, sondern aus ihnen Trost 
für Hoffnung und Glauben zu schöpfen. „Und 
ich sah einen neuen Himmel und eine neue 
Erde; denn der erste Himmel und die erste 
Erde sind vergangen, und das Meer ist nicht 
mehr. Und ich sah die heilige Stadt, das neue 
Jerusalem, von Gott aus dem Himmel her-
abkommen, bereitet wie eine geschmückte 
Braut für ihren Mann. Und ich hörte eine 
große Stimme von dem Thron her, die sprach: 
Siehe da, die Hütte Gottes bei den Menschen! 
Und er wird bei ihnen wohnen, und sie wer-
den seine Völker sein, und er selbst, Gott mit 
ihnen, wird ihr Gott sein; und Gott wird ab-
wischen alle Tränen von ihren Augen, und 
der Tod wird nicht mehr sein, noch Leid noch 
Geschrei noch Schmerz wird mehr sein; denn 
das Erste ist vergangen. Und der auf dem 
Thron saß, sprach: Siehe, ich mache alles 
neu! Und er spricht: Schreibe, denn diese 
Worte sind wahrhaftig und gewiss!“ (Offb 
22,1-5).

Gestehen Sie: „Wir erwar-
ten die Auferstehung der 
Toten und das Leben der 
kommenden Welt.“ bedeu-
tet zu glauben, dass wir 
nach der Umwandlung in 
das Bild Christi für immer 
bei Christus sein werden.

T h e o l o gie    |  T e o l o gia 



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 29

|  Trzeci artykuł Wyznania nicejsko-kon-
stantynopolitańskiego zawiera bardzo ważne 
prawdy dla naszej wiary. Ojcowie soborowi 
umieścili w nim cztery prawdy: o Duchu 
Świętym, o Kościele, o Chrzcie na odpusz-
czenie grzechów oraz o zmartwychwstaniu 
i zbawieniu. „Wierzę w Ducha Świętego, Pana 
i Ożywiciela, który od Ojca [i Syna] pochodzi, 
który z Ojcem i z Synem wspólnie odbie-
ra uwielbienie i chwałę, który przemawiał 
przez proroków. Wierzę w jeden, święty, 
powszechny i apostolski Kościół. Wyznaję 
jeden Chrzest na odpuszczenie grzechów. 
I oczekuję wskrzeszenia umarłych i życia 
wiecznego w przyszłym świecie”. Trzy ostat-
nie prawdy podporządkowane są pierwszej.

1. Duch Święty
Na kartach Pisma Świętego Duch Boży, Duch 
Święty, jawi się nam jako wielkość nieuchwyt-
na, tajemnicza, niepojęta, przenikająca całe 
stworzenie, jest jak wiatr, o którym nie wiemy, 
skąd przychodzi i dokąd wieje. Jest nie do 
opanowania, nikomu niepodległy, bo Boży 
i wolny (zob. Kz 8,8.9). Może być On dany, 
ale też odjęty. 

Każde niemal zdanie w Biblii, w którym jest 
mowa o Świętym Duchu Bożym, odpowiada 
na pytanie: Kim jest Duch Święty, chociaż 
nie zostało ono postawione. Jest On niede-
finiowalny, ale każdy Jego czyn Go definiuje. 
Jest wielopostaciowy, chociaż jest jeden oraz 
w jedności z Ojcem i Synem. Jakby się ukrywał 
(ukryty), a jednak zawsze obecny. 
Duch Święty jest trzecią osobą Świętej Trójcy. 

1.1. Osobowość Ducha Świętego	
Nauka o osobowości Ducha Świętego 

ma mocne uzasadnienie w Nowym Testa-
mencie. Tzw. teksty trynitarne w Nowym 
Testamencie świadczą, że Duch Święty jest 
osobą. Znamienne jest polecenie chrzestne 
z Ewangelii według św. Mateusza: „Idźcie 
i czyńcie uczniami wszystkie narody, chrzcząc 
je w imię Ojca i Syna, i Ducha Świętego” (Mt 
28,19). Chrzcić można wyłącznie w imieniu 
osoby. Jeśli Ojciec i Syn są Osobami, dlatego 
jest nią także Duch Święty. 

Podobny wniosek należy wysnuć ze słów 
apostoła Pawła z 2. listu do Koryntian (13,13): 
„Łaska Pana Jezusa Chrystusa i miłość Boga, 
i społeczność Ducha Świętego niech będzie 
z wami wszystkimi”. Występujące w apostol-
skim pozdrowieniu greckie słowo ‘koinonia’ 
(społeczność), świadczy o osobowości Ducha 
Świętego, bowiem człowiek tylko z osobą 
może mieć społeczność. 

W 1. liście do Koryntian (2,10.11) apostoł 
pisze: „Nam objawił to Bóg przez Ducha; 
gdyż Duch bada wszystko, nawet głębokości 
Boże. Bo któż z ludzi wie, kim jest człowiek, 
prócz ducha ludzkiego, który w nim jest? Tak 

samo kim jest Bóg, nikt nie poznał, tylko 
Duch Boży”. Nikt z ludzi nie może przenik-
nąć mądrości Bożej. Pojąć można z niej tyle, 
ile Duch zechce człowiekowi objawić, gdyż 
Duch przenika głębokości Boże. Duch Boży 
nie jest więc tylko Bożą mocą, ale rozumną 
Osobą, gdyż poznawcze zdolności posiada 
wyłącznie osoba. 

Warta przypomnienia jest również wypo-
wiedź apostoła Pawła na temat Ducha, który 
przyczynia się za nami u Boga (Rz 8,26n). 
Bóg zna zamiary Ducha, a więc Duch jest 
Osobą odrębną od Ojca, i jako Osoba może 
się jedynie za nami przyczyniać. 

Według ewangelisty Jana, przyobiecany 
przez Jezusa Duch Święty będzie nauczał 
(J 14,26), składał o Chrystusie świadectwo 
(J 15,26), przekona świat o grzechu, spra-
wiedliwości i sądzie (J 16,8-15). Spełniać 
więc będzie czynności właściwe jedynie dla 
bytu osobowego. 

Duch nazwany został w czwartej ewangelii 
innym Pocieszycielem (J 14,16). Pierwszym 
był Syn Boży (por. 1 J 2,1), dlatego drugi także 
musi być osobą. Paraklet będzie zastępował 
Chrystusa i przejmie wszystkie Jego funkcje. 

Kto nie chce uznać i wierzyć w osobowość 
Ducha Świętego, ten stoi w jawnej sprzecz-

T h e o l o gie    |  T e o l o gia 



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 30

ności z powyżej zacytowanymi i jeszcze 
z wieloma innymi wypowiedziami Nowego 
Testamentu o Duchu Świętym. 

1.2. Istota Ducha Świętego
Odpowiedź na pytanie o istotę Ducha 

Świętego znajdujemy w słowach, że wierzymy 
w Ducha Świętego, „Pana i Ożywiciela, który 
od Ojca [i Syna] pochodzi, który z Ojcem i z 
Synem wspólnie odbiera uwielbienie i chwa-
łę”. Duch Święty jako Pan i Ożywiciel, istotowo 
jest równy Ojcu i Synowi, z którymi stanowi 
jedność. Wraz z Nimi odbiera cześć i chwałę 
należną Bogu. Jedność Ojca, Syna i Ducha 
Świętego wyjaśnia Atanazjańskie wyznanie 
wiary następująco: „Wiara zaś chrześcijańska 
polega na tym, abyśmy czcili jednego Boga 
w Trójcy, a Trójcę w jedności, nie mieszając 
Osób ani nie rozdzielając istoty; inna jest 
bowiem Osoba Ojca, inna Syna, inna Ducha 
Świętego, lecz Ojca i Syna, i Ducha Świętego 
jedno jest Bóstwo, równa chwała, współwiecz-
ny majestat. Jaki Ojciec, taki Syn, taki Duch 
Święty: nie stworzony Ojciec, nie stworzony 
Syn, nie stworzony Duch Święty; niezmierzo-
ny Ojciec, niezmierzony Syn, niezmierzony 
Duch Święty; wiekuisty Ojciec, wiekuisty 
Syn, wiekuisty Duch Święty: a jednak nie 
trzej wiekuiści, lecz jeden wiekuisty, jak i nie 
trzej nie stworzeni ani trzej niezmierzeni, lecz 
jeden nie stworzony i jeden niezmierzony. 
Podobnie wszechmocny jest Ojciec, wszech-
mocny Syn, wszechmocny i Duch Święty: 
a jednak nie trzej wszechmocni, lecz jeden 
wszechmocny. Podobnie Bogiem jest Ojciec, 
Bogiem Syn i Bogiem Duch Święty: a jednak 
nie trzej bogowie, lecz jeden jest Bóg. Tak też 
Panem jest Ojciec, Panem Syn, Panem i Duch 
Święty: a jednak nie trzej panowie, lecz jeden 
jest Pan. Ponieważ jak każdą z osób osobno 
Bogiem i Panem prawda chrześcijańska wy-
znawać nam każe, tak chrześcijańska religia 
zabrania nam mówić o trzech bogach lub 
trzech panach”.

1.3. Funkcje Ducha Świętego
Jeśli w prologu do Listu do Hebrajczyków 

czytamy: „Wielokrotnie i wieloma sposo-
bami przemawiał Bóg dawnymi czasy do 
ojców przez proroków; ostatnio, u kresu tych 
dni, przemówił do nas przez Syna, którego 
ustanowił dziedzicem wszechrzeczy, przez 
którego także wszechświat stworzył” (Hbr 
1,1.2), to słowa te należy rozumieć, że Bóg 
przemawiał przez Ducha Świętego. O tym 
Wyznanie nicejsko-konstantynopolitańskie 
mówi krótko i jednoznacznie, że „przema-
wiał przez proroków”. Ale nie tylko Duch 
Święty działał w czasach Starego Testamentu. 
Duch Święty był, jest i będzie, zawsze obecny 
i czynny. Syn Boży, Chrystus, został poczęty 
przez Ducha Świętego. Był On obecny nad 

Jordanem w czasie chrztu Jezusa. Towarzy-
szył Jezusowi w głoszeniu Ewangelii, w którą 
słuchacze mieli uwierzyć (Mk 1,15). I być 
może dlatego Jezus powiedział: „Kto nie jest 
ze mną, jest przeciwko mnie, a kto ze mną nie 
zbiera, rozprasza. Dlatego powiadam wam: 
Każdy grzech i bluźnierstwo będzie ludziom 
odpuszczone, ale bluźnierstwo przeciw Du-
chowi nie będzie odpuszczone. A jeśliby ktoś 
rzekł słowo przeciwko Synowi Człowieczemu, 
będzie mu odpuszczone; ale temu, kto by 
mówił przeciwko Duchowi Świętemu, nie 
będzie odpuszczone ani w tym wieku, ani 
w przyszłym” (Mt 12,30-32). 

Duch Święty przemawiał też przez apo-
stołów i ich uczniów. Przemawia nadal tam, 
gdzie głoszone jest Słowo Boże i udzielane są 
sakramenty. Dlatego w Wyznaniu augsbur-
skim w V artykule czytamy: „Abyśmy tej wiary 
[usprawiedliwiającej] dostąpili, ustanowiona 
jest służba nauczania ewangelii i udzielania 
sakramentów. Albowiem przez Słowo i sakra-
menty, jak gdyby przez środki, udzielany jest 
Duch Święty, wzniecający wiarę, gdzie i kiedy 
Bóg zechce, w tych, co słuchają ewangelii. Tak 
więc nie dla naszych zasług, lecz dla Chrystu-
sa Bóg usprawiedliwia tych, którzy wierzą, iż 
dla Chrystusa są przyjęci do łaski”.

Duch Święty budzi w ludziach usprawie-
dliwiającą wiarę. Lecz nie tylko wiarę. Pan 
Jezus o działalności Ducha Świętego mówi 
następująco: „Pocieszyciel, Duch Święty, 
którego Ojciec pośle w imieniu moim, nauczy 
was wszystkiego i przypomni wam wszystko, 
co wam powiedziałem” (J 14,26); „Mam wam 
jeszcze wiele do powiedzenia, ale teraz znieść 
nie możecie; lecz gdy przyjdzie On, Duch 
Prawdy, wprowadzi was we wszelką praw-
dę, bo nie sam od siebie mówić będzie, lecz 
cokolwiek usłyszy, mówić będzie, i to, co ma 
przyjść, wam oznajmi. On mnie uwielbi, gdyż 
z mego weźmie i wam oznajmi. Wszystko, 
co ma Ojciec, moje jest; dlatego rzekłem, że 
z mego weźmie i wam oznajmi” (J 16,12-15). 

Zgodnie z duchem języka czwartej Ewan-
gelii, wprowadzenie we wszelką prawdę zna-
czy dopomożenie do lepszego i głębszego 
poznania prawdy, Bożej obecności w Chry-
stusie, tajemnicy Syna, wiecznego Słowa. 

Duch Święty nie objawi nowej prawdy, 
dotychczas nie znanej, lecz nieustannie bę-
dzie odsłaniał głębię Bożej rzeczywistości 
objawionej w Jezusie Chrystusie. 

Zbawcza i epifanijna funkcja Ducha Świę-
tego, opisana została również w słowach: 
„On, gdy przyjdzie, przekona świat o grzechu 
i o sprawiedliwości, i o sądzie; o grzechu, gdyż 
nie uwierzyli we mnie; o sprawiedliwości, 
gdyż odchodzę do Ojca i już mnie nie ujrzy-
cie; i sądzie zaś, gdyż książę tego świata został 
osądzony” (J 16,8-11). Obiektem oddziały-
wania Ducha Pocieszyciela będzie świat, 

który według czwartego ewangelisty jest 
przedmiotem miłości Boga (por. J 3,16). Wy-
kluczyć należy pogląd, że Pocieszyciel, Duch 
Święty, przekonawszy świat o grzechu i spra-
wiedliwości, osądzi go i potępi. Duch Święty 
nie może czynić niczego, czego nie uczynił 
Chrystus. Chrystus nie przyszedł sądzić świa-
ta, lecz zbawić go. Duch, przekonawszy świat 
o grzechu, sprawiedliwości i sądzie, uobecni 
zbawcze dzieło Boga w Chrystusie. 

2. Duch Święty a Kościół

2.1. Kościół społeczność świętych
Życie chrześcijan związane jest z Duchem 

Świętym na wielu płaszczyznach. Duch nie 
tylko budzi wiarę, stwarza nowego człowieka 
w Chrystusie, ale też spaja w jedno Ciało, 
w Kościół Boży, wszystkich ochrzczonych 
i wierzących w Jezusa Chrystusa (por. 1 Kor 
12,13). Jego kościelnotwórcza funkcja jest 
wielokrotnie poświadczona na kartach Pisma 
Świętego. Dzięki zstąpieniu Ducha Święte-
go powstał pierwszy Kościół chrześcijań-
ski w Jerozolimie (Dz 1,nn). Kościół Boży, 
Chrystusowe Ciało, nieustannie rośnie od 
czasów Pięćdziesiątnicy wszędzie tam, gdzie 
działa Duch Święty przez zwiastowane słowo 
o krzyżu Jezusa Chrystusa i o darowanym 
w Nim zbawieniu grzesznemu człowiekowi. 
Duch Święty uświęca Kościół, jako społecz-
ność wierzących. To dzięki działaniu Ducha 
Świętego w Kościele wyznawać możemy: 
„Wierzę w jeden, święty, powszechny i apo-
stolski Kościół”. 

Najczęściej słowo ‘kościół’ spotykamy 
w listach apostoła Pawła, ale spotykamy się 
z nim także w Ewangelii św. Mateusza. Po 
wyznaniu Piotra: „Tyś jest Chrystus, Syn Boga 
żywego”, Jezus powiedział: „Błogosławiony 
jesteś, Szymonie, synu Jonasza, bo nie ciało 
i krew objawiły ci to, lecz Ojciec mój, który jest 
w niebie. A ja ci powiadam, że ty jesteś Piotr, 
i na tej opoce zbuduję Kościół mój, a bramy 
piekielne nie przemogą go” (Mt 16,16-18). 
Jezus w czasie swojej ziemskiej misji mówił 
raczej o Królestwie Bożym. Ale w apostol-
skich czasach prawie zniknął z użycia termin  

Zmawiając III artykuł Wy-
znania nicejsko-konstanty-
nopolitańskiego, wyznajemy 
wiarę w Ducha Świętego, 
który uobecnia wśród nas 
zbawcze dzieła Boże, doko-
nane w Chrystusie Jezusie 
Synu Bożym. 

T h e o l o gie    |  T e o l o gia 



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 31

‘Królestwo Boże’, a coraz częściej zaczął po-
jawiał się termin ‘kościół’. 

Z listów pisanych przez apostoła Pawła 
poznajemy, jak rozwijała się myśl o Ko-
ściele (eklezjologia) jako o ludzie Bożym 
w Chrystusie, prowadzonym przez Ducha 
Świętego. 

2.2. Kościół jako zgromadzenie 
liturgiczne, społeczność wierzących na 
danym terenie, Kościół jako cały lud 
Boży 
Ekwiwalentem terminu ‘kościół’ jest 

greckie słowo ‘ekklesia’, które pochodzi od 
czasownika ‘ekkalein’ – ‘zwoływać’, ‘wzy-
wać’. W starożytnej Grecji oznaczało ono 
zebranie, zgromadzenie ludowe o charak-
terze społeczno-politycznym. W Nowym 
Testamencie posiada wyraźnie treść religijną.

Kościół jako wspólnota powołanych ze 
świata powstaje i konsoliduje się wówczas, 
kiedy wierzący gromadzą się na jednym miej-
scu wokół Ewangelii i Wieczerzy Pańskiej. 
Elementem konstytutywnym Kościoła jest 
więc Ewangelia i Wieczerza Pańska. Dzieje 
się tak dzięki Duchowi Bożemu, który jest 
czynny przez zwiastowanie Ewangelii oraz 
dzięki Chrystusowi, w którym wierzący są 
nowymi stworzeniami. Kościołem nazywa 

najstarsza nowotestamentowa tradycja kon-
kretne zgromadzenie liturgiczne.

Chrzest włącza w Ciało Chrystusa, w Ko-
ściół i jest początkiem nowej rzeczywisto-
ści życia we wspólnocie wiary i świadectwa 
wobec świata. Kościół w Koryncie powinien 
więc zachować jedność i budować się w mi-
łości i poszanowaniu wszystkich, słabych 
i mocnych we wierze (1 Kor 8,1-13). Kościoły 
w Galacji powinny pamiętać o Ewangelii, 
która była im zwiastowana przez św. Pawła, 
Ewangelii wolności od prawa, wszak jest tylko 
jedna Ewangelia, jedna wieść o zbawieniu 
człowieka (Ga 1,1.7). 

Św. Paweł nigdzie nie pisze o Kościele 
korynckim ani rzymskim, lecz o Kościele 
Bożym w Koryncie (1 Kor 1,2), o Kościołach 
w Galacji (1 Kor 16,1), o Kościołach, które są 
w Judei (1 Tes 2,14), o Kościołach w Mace-
donii (2 Kor 8,1), czy też o Kościołach, które 
są w całej Azji (1 Kor 16,19). Wspólnota wie-
rzących mieszkająca na konkretnym terenie 
to Kościół lokalny. Kościół lokalny z łaski 
Boga ma wszystko, co jest mu potrzebne do 
życia w wierze i w budowaniu się w miłości. 
Otrzymał słowo o krzyżu Chrystusa, które 
jest mocą ku zbawieniu każdego wierzą-
cego. Ma też społeczność ze swoim Panem 
przez Jego ciało i krew podczas obchodzenia 

Wieczerzy Pańskiej. Każda więc społeczność 
wierzących w Chrystusa ma prawo do miana 
Kościoła, ale nie dlatego, że jest organizacyj-
nie związana z jednym Kościołem Chrystusa, 
ale dlatego, że wraz z innymi uczestniczy 
w błogosławieństwie kielicha i chleba. Spo-
łeczność wierzących w Chrystusa zostaje 
ukonstytuowana nie dlatego, że wierzący 
należą do jakiejś organizacji kościelnej, lecz że 
są w Chrystusie. Bóg powołuje ludzi ze świata 
do współuczestnictwa w Jezusie Chrystusie, 
swoim Synu (1 Kor 1,9). Kościół jest bowiem 
tam, gdzie żywa jest więź wierzących z Panem, 
który jest Duchem, gdzie nieustannie się ona 
ujawnia w świętowaniu Wieczerzy Pańskiej 
i słuchaniu Ewangelii zbawienia. 

Występujący w literaturze Pawłowej uni-
wersalizm soteriologiczny, że w Chrystusie 
nie ma Żyda ani Greka, wolnego i niewolnego, 
mężczyzny i kobiety, pozwala również ocze-
kiwać u Pawła uniwersalizmu eklezjologicz-
nego, głównie w tych listach, w których apostoł 
Paweł pisze o Kościele jako ciele w Chrystusie 
(1 Kor; Rz). Ale ogół ochrzczonych Greków 
i Żydów, wolnych i niewolników, mężczyzn 
i kobiet – według apostoła Pawła – stanowi 
lud Boży. To pozwala nam twierdzić, że wolno 
nam mówić o uniwersalności Kościoła jako 
ludzie czasów ostatecznych. O uniwersalizmie 

T h e o l o gie    |  T e o l o gia 



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 32

eklezjologiczym dość wyraźnie jest mowa 
w Liście do Kolosan oraz Liście do Efezjan.

W III artykule Wyznania nicejsko-kon-
stantynopolitańskiego czytamy, że wyznawcy 
Jezusa Chrystusa wierzą w „w jeden, święty, 
powszechny i apostolski Kościół”. Wiarę tę 
podzielamy za reformatorami i kościołami 
lokalnymi czasów reformacji, przede wszyst-
kim za Wyznaniemu augsburskim, w którym 
czytamy: „Kościoły nasze uczą, że jeden świę-
ty Kościół trwać będzie po wszystkie czasy. 
Kościół zaś jest zgromadzeniem świętych, 
w którym się wiernie naucza Ewangelii i nale-
życie udziela sakramentów. Dla prawdziwej 
tedy jedności Kościoła wystarczy zgodność 
w nauce Ewangelii i udzielaniu sakramen-
tów” (art. VII).

Zmawiając Wyznanie nicejsko-konstanty-
nopolitańskie, szczególnie słowa: „Wierzę… 
w jeden, święty, powszechny i apostolski 
Kościół”, wyznajemy, że niezależnie od 
miejsca i czasu, stanowimy jeden Kościół 
w Chrystusie, oparty na apostolskiej nauce, 
który nieustannie jednoczy Duch Święty 
przez głoszone Słowo Boże i udzielane 
sakramenty. 

3. Duch Święty a Chrzest 
i odpuszczenie grzechów

3.1. Jeden Chrzest
Jeśli Duch Święty działa zbawczo przez 

Słowo Boże i sakramenty, to konstytuuje 
Kościół. Rzeczą więc oczywistą jest, że za „Wy-
znaniem nicejsko-konstantynopolitańskim” 
wyznajemy, że wierzymy w jeden Chrzest na 
odpuszczenie grzechów. Chociaż ewangelista 
Łukasz pisze, że Jan Chrzciciel udzielał chrztu 
nad Jordanem na odpuszczenie grzechów, nie 
znaczy to, że Chrzest, o którym mowa w Wy-
znaniu nicejsko-konstantynopolitańskim, 
jest chrztem Janowym. Chrzest w Kościele 
chrześcijańskim udzielany jest „w Imię Ojca 
i Syna, i Ducha Świętego”. Nie posiada on 
żadnych innych znamion poza tym, że jest 
Chrztem chrześcijańskim, ustanowionym 
przez zmartwychwstałego Jezusa Chrystusa, 
a jego wartość polega na danej obietnicy 
ochrzczonym: „Idąc na cały świat, głoście 
Ewangelię wszystkiemu stworzeniu. Kto uwie-
rzy i ochrzczony zostanie, będzie zbawiony, 
ale kto nie uwierzy, będzie potępiony” (Mk 
16,15.16). 

Ojcowie soborowi nie mieli żadnej wąt-
pliwości w znaczenie Chrztu dla tych, któ-
rzy zgodnie z poleceniem Chrystusa zostali 
ochrzczeni. Chrzest jest jeden, jest niepo-
wtarzalny, a udziela się go na odpuszczenie 
grzechów. Jego sprawczość sięga wstecz i w 
przyszłość. Na pytanie: Jak się to dzieje?, 
odpowiada Luter w Małym katechizmie: 
„Woda tego nie czyni, ale Słowo Boże, któ-

re jest z wodą i przy wodzie, tudzież wiara, 
ufająca temu Słowu Bożemu połączonemu 
z wodą, gdyż bez Słowa Bożego woda jest 
samą tylko wodą, a nie chrztem, lecz połą-
czona ze Słowem Bożym jest Chrztem, to jest 
wodą życia pełną łaski i kąpielą narodzenia 
się na nowo w Duchu Świętym, jak święty 
Paweł mówi w liście do Tytusa, w rozdziale 
trzecim: Bóg zbawił nas przez kąpiel odro-
dzenia i odnowienia Ducha Świętego, którego 
wylał na nas obficie przez Jezusa Chrystusa, 
Zbawiciela naszego, abyśmy usprawiedliwieni 
będąc łaską Jego, stali się dziedzicami według 
nadziei żywota wiecznego”. Słowa te także 
wskazują na rolę Ducha Świętego w Chrzcie. 
Ks. Marcin Luter często mówił, że chrzczącym 
jest Chrystus. Jednak z zacytowanej katechi-
zmowej formuły wynika, że chrzczącym jest 
Duch Święty, który działa przez słowa Bożej 
obietnicy i w Nim dokonuje się „narodzenie 
na nowo w Duchu Świętym”. 

3.2. Odpuszczenie grzechów
Chociaż zbawcze dzieło Boga w Jezusie Chry-
stusie w Nowym Testamencie opisane jest 
przy pomocy wielu terminów, to w Wyznaniu 
nicejsko-konstantynopolitańskim jest mowa 
jedynie o odpuszczeniu grzechów. Nowy 
Testament mówi o odkupieniu grzechów, 
pojednaniu, usprawiedliwieniu itp., bowiem 
opisanie zbawczego dzieła Chrystusa jest nie-
możliwe przy pomocy tylko jednego terminu, 
ponieważ jest ono bogate i wielowymiaro-
we. Na skutek krzyżowej śmierci Chrystusa, 
Bóg z łaski, bez jakiejkolwiek naszej zasługi 
odpuszcza nam grzechy, jedna się z nami 
i przyodziewa nas w sprawiedliwość Jezusa 
Chrystusa. 

Chrzest w imię Jezusa „na odpuszczenie 
grzechów”, począwszy od Pięćdziesiątnicy, od 
kazania św. Piotra (Dz 2,38), stał się w Kościele 
czymś normalnym i często w Nowym Testa-
mencie formuła „na odpuszczenie grzechów” 
służyła na określanie całego zbawczego do-
bra, jakie staje się udziałem wierzących, dzięki 
śmierci i zmartwychwstaniu Jezusa, i zesłaniu 
Ducha Świętego (Dz 5,3; 10,43; 26,18). Jednak 
należy tu zwrócić uwagę, że o ile w Dziejach 
apostolskich odpuszczenie grzechów łączo-
ne jest z Chrztem, to ewangelista Mateusz 
wiąże je z wieczerzą Pańską: „…to jest krew 
moja nowego przymierza, która się za wie-
lu wylewa na odpuszczenie grzechów” (Mt 
26,28). Ale nie tylko tak jest u Mateusza, lecz 
także w innych tradycjach nowotestamento-
wych, np. pismach Pawłowach. „Wyznanie 
nicejsko-konstantynopolitańskie” idzie więc 
za tradycją zielonoświątkową, co nie zna-
czy, że ojcowie soborowi nic nie wiedzieli 
o słowach ustanowienia Wieczerzy Pańskiej. 
Piszą o Chrzcie na odpuszczenie grzechów, 
ponieważ Chrzest rozpoczyna drogę z Jezu-

sem Chrystusem przez życie, a jest to droga, 
na której Duch Święty działa zbawczo przez 
Słowo Boże i sakramenty. 

Odpuszczenie grzechów stwarza nową 
sytuację człowieka przed Bogiem, przeto 
nie popełnimy błędu, jeśli powiemy, że za 
terminem ‘odpuszczenie grzechów’ kryją 
się inne, opisujące dzieło zbawienia grzesz-
nego człowieka. Luter, stawiając w Małym 
katechizmie pytanie o znaczenie Chrztu, od-
powiada: „Znaczy to, iż stary Adam w nas 
przez codzienny żal i pokutę ma być utopiony 
i umrzeć ze wszystkimi grzechami i złymi 
pożądliwościami, natomiast ma codziennie 
wyłaniać się i powstawać nowy człowiek, który 
by w sprawiedliwości i czystości żył wiecznie 
przed Bogiem”. Chociaż Chrzest jest aktem 
jednorazowym, to jednak jego skutki rozciąga-
ją się na całe życie ochrzczonych. Aktualizuje 
się on w codziennym umieraniu grzechowi 
i powstawaniu dzięki Duchowi Świętemu do 
nowego życia w Chrystusie Jezusie. 

Wierzyć w odpuszczenie grzechów, 
znaczy być pewnym uwolnienia z mocy 
i niewoli grzechu, zgodnie z obietnica daną 
w Chrzcie w imię Chrystusa. 

4. Duch Święty a zmartwychwstanie 
i życie wieczne

4.1. Udział w zmartwychwstaniu przez 
Ducha Bożego
Ostatnie słowa Wyznania nicejsko-kon-

stantynopolitańskiego, kierują nasz wzrok 
ku rzeczom ostatecznym i wieczności. Zma-
wiamy: „I oczekuję wskrzeszenia umarłych 
i życia wiecznego w przyszłym świecie”.	
Wydarzenia paschalne są początkiem nowego 
eonu, który od zmartwychwstania Chrystusa 
rozciąga się po zmartwychwstanie ostateczne 
stworzonych przez Boga ludzi. Wzbudzenie 
z martwych córki Jaira (Mk 5,22-42; Łk 8, 
41-55), młodzieńca z Nain (Łk 7,11-15) oraz 
Łazarza z Betanii (J 11,39-45) nie są anty-
cypacją powszechnego zmartwychwstania, 
nie stanowią one jakiegoś przełomu, wszak 
przełomem jest pusty grób Jezusa w ogrodzie 
Józefa z Arymatei i zjawienia zmartwych-
wstałego Chrystusa. Tylko zmartwychwstały 
Chrystus jest pierwiastkiem zmartwychwstania 
dla tych, którzy umarli. Pierwszym zmartwych-
wstałym jest Chrystus (1 Kor 15,23).

Znamienne są słowa apostoła Pawła, które 
dotyczą zmartwychwstania Chrystusa. Należą 
one do najstarszej tradycji apostolskiego 
Kościoła. Chrystus nie powstał z martwych 
w mocy swojego Boskiego życia, darowanego 
Mu przez Ojca, ale został wzbudzony z mar-
twych przez Boga, w mocy Ducha Bożego. 
Tak bowiem należy rozumieć słowa: „A Bóg 
i Pana wskrzesił, i nas wskrzesi przez moc 
swoją” (1 Kor 6,14), bowiem na innym miej-

T h e o l o gie    |  T e o l o gia 



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 33

T h e o l o gie    |  T e o l o gia 

scu Apostoł pisze: „ A jeśli Duch tego, który 
Jezusa wzbudził z martwych, mieszka w was, 
tedy Ten, który Jezusa Chrystusa z martwych 
wzbudził, ożywi i wasze śmiertelne ciała przez 
Ducha swego, który mieszka w was” (Rz 8,11).

Ostatnie słowa nicejsko-konstantynopoli-
tańskiego wyznania: „I oczekuję wskrzeszenia 
umarłych i życia wiecznego w przyszłym świe-
cie”, dotyczące rzeczy ostatecznych, są bardzo 
ogólnikowe. Pozwalało to i nadal pozwala, 
na dość swobodną interpretację. Przyczyna 
tego znajduje się w Nowym Testamencie. 
Na kartach Nowego Testamentu spotykamy 
się bowiem z tzw. eschatologią tradycyjną, 
opartą na judaistycznej apokaliptyce, a więc 
eschatologią realizującą się, ale spotykamy 
się także z tzw. eschatologią zrealizowaną, 
której fundamenty znajdują się w słowach 
Jezusa Chrystusa: „Ja jestem zmartwychwsta-
niem i życiem; kto we mnie wierzy, choćby 
i umarł, żyć będzie” (J 11,), a także na wielu 
nowotestamentowych miejscach, np. w Liście 
do Efezjan („I nas, którzy umarliśmy przez 
upadki, ożywił wraz z Chrystusem – łaską 
zbawieni jesteście. I wraz z nim wzbudził, 
i wraz z nim posadził w okręgach niebie-
skich w Chrystusie Jezusie” [Ef 2,5.6]) i w 
Objawieniu św. Jana („To są ci, którzy przy-
chodzą z wielkiego ucisku i wyprali szaty 
swoje, i wybielili je we krwi Baranka. Dlatego 
są przed tronem Bożym i służą mu we dnie 
i w nocy w świątyni jego, a Ten, który siedzi 
na tronie, osłoni ich obecnością swoją” [Obj 
7,14.15). Warto tu wspomnieć, że apostoł Pa-
weł, pisząc o zmartwychwstaniu ciała, używa 
greckiego słowa ‘soma’, a nie ‘sarks’. Greckie 
słowo ‘sarks’ oznacza ciało fizyczne, słowo 
‘soma’ zaś mówi o cielesności człowieka, ale 
za nim kryje się cały człowiek w jego wymiarze 
duchowym i cielesnym. 

Apostoł Paweł, chcąc odpowiedzieć na 
pytanie wyznawców Jezusa w Koryncie: „W ja-
kim ciele zmartwychwstaniemy?”, sięgnął do 
obrazu zaczerpniętego z rolnictwa. „To, co 
siejesz, nie ożywa, jeśli nie umrze. A to, co 
siejesz, nie jest przecież tym ciałem, które ma 
powstać, lecz gołym ziarnem, może pszenicz-
nym, a może jakimś innym; ale Bóg daje mu 
ciało, jakie chce, a każdemu z nasion właściwe 
jemu ciało” (1 Kor 15,36-38). „Co się sieje jako 
skażone, bywa wzbudzone nieskażone; sieje 
się w niesławie, bywa wzbudzone w chwale; 
sieje się w słabości, bywa wzbudzone w mocy; 
sieje się ciało cielesne, bywa wzbudzone 
ciało duchowe. Jeżeli jest ciało cielesne, to 
jest także ciało duchowe” (1 Kor 15,42-44). 
A więc jak Bóg swoją suwerenną mocą może 
z niepozornego, małego ziarna wyprowadzić 
wspaniałą roślinę i nadać jej określony wy
gląd, tak też moc Boża może z ciała złożonego 
do grobu, podlegającego rozkładowi, wywieść 
nowe chwalebne ‘ciało’. Paweł nie ma tu na 

myśli zwykłego ożywiania zmarłego ani sa-
mego ciała, lecz całego człowieka, człowiek 
bowiem jest istotą psychofizyczną. 

W Liście do Filipian apostoł Paweł jed-
noznacznie stwierdza: „Nasza zaś ojczyzna 
jest w niebie, skąd też Zbawiciela oczekuje-
my, Pana Jezusa Chrystusa, który przemieni 
znikome ciało nasze w postać, podobną do 
uwielbionego ciała swego, tą mocą, którą też 
wszystko poddać sobie może” (Flp 3,20.21). 
Wierzący wszczepieni przez Chrzest w imię 
Jezusa Chrystusa najpierw umierają grze-
chowi, aby w dniu drugiego adwentu Pana 
powstać w ciele podobnym do uwielbionego 
ciała zmartwychwstałego Chrystusa, bo być 
w Chrystusie, znaczy przejść z Chrystusem 
drogę od potępienia, z powodu grzechu, do 
chwały, która objawi się w dzień chwalebne-
go przyjścia Jezusa Chrystusa. Jak Chrystus 
w poranek wielkanocny objawił się swo-
im uczniom w uwielbionym ciele, tak też 
w ostateczną Wielkanoc (w paruzję Chrystusa, 
w czasie drugiego adwentu Pańskiego) razem 
z Chrystusem okażemy się w chwalebnym 
ciele, a więc przemienieni i odnowieni. 

Apostoł św. Paweł, pisząc do Filipian, w se-
kwencji o głoszeniu Chrystusa (szczerze lub 
nieszczerze), wyznaje: „Według oczekiwania 
i nadziei mojej, że w niczym nie będę za-
wstydzony, lecz że przez śmiałe wystąpienie, 
jak zawsze, tak i teraz, uwielbiony będzie 
Chrystus w ciele moim, czy to przez życie, 
czy przez śmierć. Albowiem dla mnie ży-
ciem jest Chrystus, a śmierć zyskiem, a jeśli 
życie w ciele umożliwi mi owocną pracę, 
to nie wiem, co wybrać. Albowiem jedno 
i drugie mnie pociąga: pragnę rozstać się 
z życiem i być z Chrystusem, bo to daleko 
lepiej; lecz z drugiej strony pozostać w ciele, 
to ze względu na was rzecz potrzebniejsza” 
(Flp 1,20-24). Zauważyć należy, że apostoł 
Paweł nie ma nadziei bycia z Chrystusem 
dopiero po dokonaniu i wypełnieniu się hi-
storii tego stworzonego świata, ale jest pewien 
życia z Chrystusem po ukończeniu swojej 
doczesnej pielgrzymki. 

Wspomnieć jeszcze należy, że w ostatniej 
księdze Nowego Testamentu Objawieniu św. 
Jana znajduje się typowa, apokaliptyczna 
wizja przyszłości życia wiecznego, przed-
stawiona w formie obrazów i symboli, której 
celem było – w czasie powstania Objawienia 
św. Jana – rozbudzenie nadziei na ostateczne 
zwycięstwo dobra nad złem. Apokaliptycz-
nych wizji i symboli nie należy interpretować 
dosłownie, lecz czerpać z nich pociechę dla 
nadziei i wiary. „I widziałem nowe niebo 
i nową ziemię; albowiem pierwsze niebo 
i pierwsza ziemia przeminęły, i morza już 
nie ma. I widziałem miasto święte, nowe 
Jeruzalem, zstępujące z nieba od Boga, przy-
gotowane jak przyozdobiona oblubienica 

dla męża swego. I usłyszałem donośny głos 
z tronu mówiący: Oto przybytek Boga między 
ludźmi! I będzie mieszkał z nimi, a oni będą 
ludem jego, a sam Bóg będzie z nimi” (Obj 
21,1-3) oraz „I pokazał mi rzekę wody żywota, 
czystą jak kryształ, wypływającą z tronu Boga 
i Baranka. Na środku ulicy jego i na obu brze-
gach rzeki drzewo żywota, rodzące dwanaście 
razy, wydające co miesiąc swój owoc, a liście 
drzewa służą do uzdrawiania narodów. I nie 
będzie już nic przeklętego. Będzie w nim 
tron Boga i Baranka, a słudzy jego służyć mu 
będą i oglądać będą jego oblicze, a imię jego 
będzie na ich czołach. I nocy już nie będzie, 
i nie będą już potrzebowali światła lampy ani 
światła słonecznego, gdyż Pan, Bóg, będzie 
im świecił i panować będą na wieki wieków” 
(Obj 22,1-5).

W y znawać: „I oczekuję 
wskrzeszenia umarłych i ży-
cia wiecznego w przyszłym 
świecie”, znaczy wierzyć, że 
jako przeobrażeni na obraz 
Chrystusa, na wieki będzie-
my z Chrystusem. 



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 34

prof. Jerzy Sojka

|  Martin Luthers „95 Thesen“ von 31. Okto-
ber 1517 leiteten den Prozess ein, der diesen 
Professor an der Universität Wittenberg zum 
Reformator machte. Seine Kritik an der Ab-
lasspraxis, die in ihrem Umfang begrenzt war, 
erwies sich als Schlag gegen ein Schlüsselele-
ment der spätmittelalterlichen Frömmigkeit. 

In seinen „95 Thesen“ befasste sich Martin 
Luther mit dem Bußsakrament, einem der sie-
ben im Mittelalter eingeführten Sakramente, 
und zwar ganz am symbolischen Beginn der 
Reformation. Ausführlicher befasste er sich 
jedoch erst zwei Jahre später in einer Reihe 
von Predigten, die er Margarete, Herzogin 
von Braunschweig, widmete. Diese drei Texte 
über Buße, Taufe und Abendmahl, die im No-
vember 1519 veröffentlicht wurden, werden 
von den Auslegern von Wittenbergs Werk 
als der Beginn seiner Überlegungen zu den 
Sakramenten angesehen. Wir werden uns 
im Folgenden mit der zweiten und dritten 
Predigt befassen, da sie die Riten behandeln, 
die Martin Luther 1520 schließlich als die 
beiden einzigen Sakramente anerkannte. 
Er lehnte die anderen in der Liste der 7 ab, 
nämlich die Firmung, das Priestertum, die 
Ehe und die Letzte Ölung, während er die 
Buße so umdeutete, dass sie ihre Unabhän-
gigkeit gegenüber der Taufe verlor. Derartige 
umfassende Überlegungen waren jedoch 1519 
noch eine Frage der Zukunft.

Obwohl sie ein frühes Stadium der Überle-
gungen des Reformators zu den Sakramenten 
darstellen, sind die beiden Margarete von 
Braunschweig gewidmeten Sakramenten-
predigten aus mindestens zwei Gründen 
wissenswert. Erstens: die langen, zeittypischen 

Marcin Luter i sakramenty  
– wczesne kazania

Martin Luther und die 
Sakramente – Frühpredigten

T h e o l o gie    |  T e o l o gia 

Albin Hillert



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 35

Titel: „Zamiast tego ma być: Ein Sermon von 
dem Hochwürdigen Sakrament, des heiligen 
wahren Leichnams Christi. Und von den 
Bruderschafften“ spiegeln Martin Luthers 
Einstellung zu den Sakramenten wider. Zeit 
seines Lebens schätzte er sie hoch ein und 
betrachtete sie als Mittel, durch die Gott 
dem Menschen gegenüber handelt. Dieser 
Respekt vor den Sakramenten und seine 
Betonung ihres Stellenwerts im Leben und 
in der Frömmigkeit der Christen waren nicht 
unvereinbar mit der Kritik, die der Witten-
berger Reformator an der Sakramentenlehre 
des Mittelalters übte. Denn seine Einwände 
richteten sich nicht gegen die Sakramente als 
solche, sondern gegen die Missbräuche und 
ungerechtfertigten Hinzufügungen, die im 
Laufe der Entwicklung der Sakramentenlehre 
in der westlichen Kirche auftraten.

Zweitens enthalten beide Predigten wichti-
ge Hinweise, die die Erfahrung der Teilnahme 
an den Sakramenten mit dem Leben eines 
jeden Christen verbinden. In ihnen zeigt 
der Reformator, dass sowohl der einmalige 

Empfang der Taufe als auch die mehrmalige 
Teilnahme am Abendmahl nicht nur leere, 
aus der Tradition abgeleitete Rituale oder 
Handlungen sind, die keine Auswirkungen 
auf das Leben eines Menschen haben. Die 
Interpretation beider Sakramente – der Taufe 
und des Abendmahls – in diesen Predigten 
geht in die Richtung, ihre Bedeutung für das 
tägliche Leben der Christen aufzuzeigen.

In seiner „Sermon von dem heiligen hoch-
würdigen Sakrament der Taufe“ weist Martin 
Luther zunächst auf die Bedeutung des grie-
chischen Begriffs baptismus hin, mit dem die 
Taufe definiert wird. Er bezieht sich auf das 
„Eintauchen“ in Wasser. Dies ist ein Grund, 
den deutschen Begriff für die Taufe von dem 
Wort Tiefe abzuleiten und auch die Wieder-
herstellung der alten kirchlichen Praxis der 
Taufe durch vollständiges Untertauchen zu 
fordern, damit das Zeichen, das bei der Taufe 
gegeben wird, so bedeutungsvoll wie möglich 
ist. Denn der Name beschreibt genau, und 
das ist für die weiteren Überlegungen Martin 
Luthers entscheidend, das äußere Zeichen 
des Sakraments. Es ist das Untertauchen in 
Wasser im Namen des Vaters, des Sohnes 
und des Heiligen Geistes und das Aufstehen 
daraus. 

Der Schlüssel zum Konzept der Bedeutung 
der Taufe für das Leben eines Christen ist 
die Bedeutung des äußeren Zeichens des 
Untertauchens und des Auftauchens aus 
dem Wasser. Martin Luther stützt sich bei 
dieser Auslegung auf Titus 3,5 und Römer 
6,4, die verkünden, dass die Taufe ein Bad 
der Wiedergeburt ist, eine Wiedergeburt, 
von der Christus in Johannes 3,5 sprach und 
die neue Geburt aus Wasser und Geist als 
Voraussetzung für den Eintritt in das Reich 
Gottes bezeichnete. In diesem Bad stirbt 
der alte sündige Mensch und es entsteht ein 
neuer Mensch – ein Kind der Gnade, das ge-
rechtfertigt wurde. Die Taufe ist also der Tod 
für die Sünde, das Ertränken des Sünders.

Für Luther ist die so verstandene Taufe 
jedoch nicht etwas Historisches, ein Punkt in 
der Biographie, an dem der Taufritus stattfin-
det und der keine Bedeutung für das spätere 
Leben hat. Der Akt der Taufe ist ein Bild für 
das ganze christliche Leben. Denn „das gan-
ze Leben ist nichts anderes als die ständige 
geistliche Taufe“. Das tägliche Leben eines 
Christen soll also eine ständige Wiederholung 
der Taufe sein, denn der Akt der Taufe selbst 
ist „der Beginn eines gesegneten Sterbens – 
von der Taufe bis zum Grab“.

Warum aber betont Martin Luther so 
intensiv den Prozess, der in der Taufe be-
ginnt, und hebt in seiner Deutung dieses 
Sakraments nicht hervor, dass die Taufe der 
Beginn des christlichen Lebens ist, sondern 
konzentriert sich darauf, ihre Bedeutung für 

das christliche Alltagsleben zu betonen? Der 
Grund dafür ist die Diagnose des Reformators 
über die Situation des Menschen vor Gott, die 
er mit dem Verweis auf Psalm 51,7 teilt. Der 
Mensch ist ein Sünder, seine Sünde beglei-
tet ihn während seines gesamten irdischen 
Lebens im Leib. Die Sünde wird erst mit dem 
Tod endgültig besiegt, denn erst am Tag des 
Gerichts wird der Mensch vollkommen gerei-
nigt und endgültig aus den Wassern der Taufe 
erhoben, so dass er den alten sündigen Adam 
nicht mehr in sich ertränken muss. Bevor 
dies jedoch geschieht, bleibt der Mensch 
der Gnadenflut ausgesetzt, die Gott der Welt 
in der Taufe schenkt. Um dies zu erklären, 
verweist Martin Luther auf ein weiteres alt-
testamentliches Bild, nämlich das Bild des 
Töpfers. Wenn das Gefäß, das er zubereitet, 
versagt, nimmt er es, wirft es zu Boden und 
nimmt durch den Tod die Aufgabe wieder auf, 
es neu zu machen. Dies ist das zerbrochene 
Gefäß, zu dem der Mensch wurde, als er in 
Sünde fiel. Er muss neu gemacht werden, und 
das geschieht durch die tägliche Erneuerung 
der Taufe im Leben eines Christen.

Für Martin Luther ist ein getaufter Mensch 
einerseits unschuldig und ohne Sünde auf-
grund des Sakraments, das er empfangen 
hat. Solange er aber im Leibe bleibt, ist er 
zugleich auch sündig, und diese Sünde muss 
in ihm ertränkt werden und sterben, was 
mit dem zeitlichen Tod und dem Jüngsten 
Gericht endgültig ergänzt und vollzogen 
werden wird. Dieses Verständnis der Taufe 
darf nicht dazu führen, dass die Taufe als nicht 
sofortige, vollständige Reinigung missachtet 
wird. In diesem Ritus schließt Gott selbst 
Seinen Bund mit dem Menschen ab. Auf der 
Grundlage dieses Bundes kann der Mensch 
durch den Empfang der Taufe den Wunsch 
hegen, sich ihrer Bedeutung zu unterwerfen 
und die in der Taufe enthaltene Botschaft 
vom Sterben für die Sünde zu erfüllen, die 
sich am Ende seiner irdischen Pilgerschaft 
vollständig verwirklichen wird. Die Taufe ist 
also ein Aufruf, den alten Menschen abzutö-
ten, und Gott nimmt denjenigen an, der dies 
tut, indem er ihn sein ganzes Leben lang in 
guten Werken und Leiden übt.

Der Moment der Taufe ist also nicht der 
Moment der Beseitigung der Sünde, sondern 
der Unverrechenbarkeit der Sünde, aufgrund 
derer sich der Mensch vor Gott als gerecht 
betrachten kann. Diese Überwindung der 
Sünde muss sich jedoch in der Abtötung der 
Sünde widerspiegeln, ein Prozess, der sich 
durch das gesamte christliche Leben zieht. 
Dazu ist das dritte Schlüsselelement des Sa-
kraments – der Glaube – erforderlich. Denn 
der Getaufte muss an die Bedeutung der Taufe 
glauben. Nicht nur, dass sie ihm ein Ziel am 
Tag des Gerichts setzt, an dem er schließlich 

T h e o l o gie    |  T e o l o gia 



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 36

der Sünde sterben und zum ewigen Leben 
auferstehen wird, sondern auch, dass das 
Bündnis, das Gott mit ihm in der Taufe ge-
schlossen hat, eine Verpflichtung ist, seine 
Sündhaftigkeit jeden Tag abzutöten. Die Taufe 
ist also die Grundlage der christlichen Buße. 
In ihr wird die Bedeutung der Taufe erneuert 
und gegenwärtig gemacht.

Ein solches Verständnis dieses Sakraments 
führt zu dem Schluss, dass die Vernachlässi-
gung der alltäglichen Bedeutung der Taufe 
ihre Bedeutung zunichte macht. Man kann 
nicht versuchen, mit Gott zu spielen, indem 
man die Konsequenzen der eigenen Taufe bis 
an die Schwelle des Todes verschiebt. Eine 
solche Haltung setzt ihn dem Risiko aus, 
dass die sündige Natur in ihm die Oberhand 
gewinnt und er im entscheidenden Moment 
nicht zur Umkehr fähig ist.

In ähnlicher Weise analysiert Martin 
Luther in der dritten seiner Predigten das 
zweite der Sakramente, das Abendmahl. 
Auch hier ist der Ausgangspunkt das Schema 
des Zeichens, d. h. das Äußere und Sichtbare, 
die Bedeutung des Zeichens, d. h. das Innere 
und Geistige, und der Glaube, der beides 
miteinander verbindet. Was das Zeichen 
betrifft, so weist der Reformator darauf hin, 
dass es sich um Brot und Wein handelt. Er 
fordert hier noch keine Änderung der Praxis 
der Sakramentenspendung in einer Form, 
die durch die Beschlüsse des Konzils von 
Konstanz (1414-1418) gebilligt wurde. Er 
weist jedoch darauf hin, dass ein künftiges 
Konzil, das einberufen werden sollte, um 
Missstände im Christentum zu korrigieren, 
darauf achten sollte, die Praxis der Verwal-
tung beider Formen wiederherzustellen. 
Interessanterweise argumentiert Martin 
Luther in diesem Zusammenhang nicht, 
dass die Verwaltung nur einer Form dazu 
führt, dass der Gläubige eine unvollständige 
Gabe des Sakraments empfängt, sondern er 
besteht auf der Vollkommenheit des Zei-
chens, das seine Bedeutung bestmöglich 
widerspiegeln soll.

Die Bedeutung des Sakraments des 
Abendmahls ist für Martin Luther in dieser 
Predigt Gemeinschaft – das Abendmahl. Es 
ist die Eingliederung in den geistlichen Leib 
Christi zusammen mit allen Gläubigen. Um 
dies zu illustrieren, zitiert Martin Luther ein 
wunderschönes altes Kirchenbild aus einem 
der ältesten erhaltenen Gebete, die in der 
Liturgie des Altarsakramentes verwendet 
werden und aus der Didache aus der Wende 
des ersten und zweiten Jahrhunderts nach 
Christus überliefert sind. Demnach ist der 
Leib Christi wie Brot und Wein geformt, in 
dem viele Körner, viele Trauben miteinander 
verbunden sind und zu einem Brot und Wein 
werden. So werden auch die Gläubigen eins 

im Leib Christi. Diese Verbindung mit Chris-
tus ist so vollkommen wie die Verbindung 
des menschlichen Körpers mit der Nahrung, 
die er aufnimmt. Denn diese Nahrung dient 
dazu, sie aufzubauen. Deshalb werden im 
Sakrament die ihm eigenen Zeichen als 
Speisen verzehrt.

Welche Bedeutung hat diese Gemein-
schaft mit Christus und mit den anderen 
Gläubigen, mit denen man am Sakrament 
teilnimmt? Erstens: Die Gläubigen und 
Christus haben alles gemeinsam. Die Gläu-
bigen empfangen also in dieser Gemein-
schaft das Geschenk des Leidens und Lebens 
Christi. Um dies zu veranschaulichen, kehrt 
Martin Luther erneut zum Zeichen des Sa-
kraments – Brot und Wein – zurück. Ihm 
zufolge steht der Leib Christi im Brot für das 
Leben Christi und das Blut im Wein für Sein 
Leiden, Seine Passion und Seinen Tod. Indem 
sie Seinen Leib und Sein Blut annehmen, 
akzeptieren die Gläubigen alle heilsamen 
Vorteile, die das Leben und Leiden Christi 
den Menschen gebracht hat. Dies ist jedoch 
nicht das Ende der Geschichte. 

Der Empfang des Leibes und des Blutes 
Christi vereint auch alle Gläubigen zu ei-
nem Leib. Das wiederum bedeutet, dass die 
Gemeinschaft des Abendmahls nicht nur 
die Gemeinschaft mit Christus ist, sondern 
auch mit allen, mit denen man gemeinsam 
am Sakrament teilnimmt. Dies ist mit einer 
Verpflichtung verbunden. So wie man durch 
den Empfang des Sakraments an den Wohl-
taten Christi teilhat, so hat man auch Anteil 
an allen Sorgen und Nöten derer, mit denen 
man an diesem Sakrament teilnimmt. So 
wird die Teilnahme am Abendmahl zu einer 
Verpflichtung, für den Nächsten zu sorgen 
und ihn zu lieben. Und Martin Luther geht 
es hier nicht um leere Erklärungen, sondern 
um aktives Handeln für die Mitmenschen: 
„Hier muss man verteidigen, handeln, bitten 
und, wenn es nicht anders geht, von Herzen 
mitfühlen”. Also zuerst aktives Handeln und 
erst dann bloßes Mitleid, wenn sich nichts 
mehr ändern lässt.

Martin Luther kritisiert hier die spätmit-
telalterliche Wahrnehmung des Altarsak-
raments als eine gute Tat, die aufgrund des 
Opfers, das Gott im Sakrament dargebracht 
wird, als ein Verdienst vor Gott verstanden 
wird. Damit wird ein Grundelement der spät-
mittelalterlichen Sakramentsfrömmigkeit 
getroffen, nämlich die Erwartung, dass die 
Feier des Sakraments ein Zahlungsmittel ist, 
das die Begleichung einer Schuld ermöglicht, 
die aufgrund sündiger Handlungen vor Gott 
entstanden ist. Dazu dienten die im Titel der 
Predigt erwähnten Messbruderschaften, die 
sich versammelten, um sicherzustellen, dass 
ihre Mitglieder die Messe für ihre Anliegen 

feierten. Gleichzeitig erfüllten diese Bruder-
schaften eine wichtige soziale Aufgabe – sie 
kümmerten sich um die Armen. Die in der 
Predigt enthaltene Forderung, solche Bru-
derschaften wegen der damit einhergehen-
den Missstände und ihres Hauptzwecks, sich 
vor Gott zu verdienen, abzuschaffen, verbin-
det Martin Luther daher mit einem radikalen 
Aufruf an alle Christen, Verantwortung für 
ihre Mitmenschen zu übernehmen. Daher 
die Betonung der Verantwortung für den 
Nächsten, die sich aus der Gemeinschaft des 
Altarsakramentes ergibt. Er führt Beispiele 
aus alten Kirchen an, in denen eine Kollekte 
für die Armen ein regelmäßiger Bestandteil 
der Sakramentenliturgie war.

Das dritte große Element in der Diskussion 
über das Sakrament des Abendmahls ist der 
Glaube. Um dieses Sakrament richtig zu ge-
brauchen, muss man glauben, dass Christus 
in diesem Sakrament denjenigen, die es 
empfangen, Trost und Kraft schenkt. Dieser 
Glaube ist mit dem Wunsch verbunden, das 
zu empfangen, was im Sakrament angeboten 
wird. Zugleich distanziert sich Martin Luther 
von sophistischen Erklärungsversuchen, 
wie es kommt, dass die Teilnehmenden im 
Sakrament den Leib und das Blut Christi 
empfangen: „Es geht nicht darum, dass Sie 
es untersuchen. Es genügt, dass ihr wisst, dass 
es ein göttliches Zeichen ist, in dem der Leib 
und das Blut Christi wirklich enthalten sind; 
wie und wo, überlasst ihm.”

Damit verbunden ist die Ermutigung, 
unseren Glauben zu üben und zu stärken, 
indem wir so oft wie möglich das Sakrament 
empfangen. Die Schwäche der menschlichen 
Seele, die angesichts der Größe des im Sakra-
ment enthaltenen Geschenks nicht vermag, 
es in vollem Umfang zu begehren, sollte die 
Menschen ermutigen, so oft wie möglich da-
ran teilzunehmen. Damit verbunden ist die 
in 1. Korinther 11,29 verankerte Warnung, 
nicht ohne Liebe zu unseren Nächsten am 
Sakrament teilzunehmen, denn ein solcher 
Bruch der Gemeinschaft mit ihnen führt 
dazu, das Sakrament in den Tod zu nehmen.

So bilden die beiden Sakramente der 
Taufe und des Abendmahls den Rahmen 
für das christliche Leben. Die Taufe ist ihr 
tägliches Fundament für einen Lebenswan-
del, während das Abendmahl eine ständige 
Stärkung und Unterstützung auf diesem Weg 
und vor allem ein Aufruf zur Einheit mit 
Christus und mit dem Nächsten in Liebe ist. 
Die Sakramente bilden die Grundlage für die 
Gesamtheit des christlichen Lebens, auch in 
einer Perspektive, die über seine zeitlichen 
Grenzen hinausreicht: „Die Taufe führt uns 
zu neuem Leben auf der Erde, das Brot [das 
Abendmahl] führt uns durch den Tod zum 
ewigen Leben”.

T h e o l o gie    |  T e o l o gia 



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 37

|  Wystąpienie Marcina Lutra „95 tezami” 
z 31 października 1517 r. rozpoczęło proces, 
który spowodował, że ten profesor wittenber-
skiego uniwersytetu stał się Reformatorem. 
Jego ograniczona w swoim zasięgu krytyka 
praktyki odpustowej okazała się uderzeniem 
w kluczowy element późnośredniowiecz-
nej pobożności. Zajmując się w „95 tezach” 
jednym z ustalonej w średniowieczu listy 7 
sakramentów – sakramentem pokuty – już 
u samego symbolicznego zarania Reformacji 
Marcin Luter dotknął tematyki sakramen-
talnej. Szerzej zajął się nią jednak dopiero 
dwa lata później w cyklu kazań dedykowa-
nych Małgorzacie, księżnej Brunszwiku. To 
właśnie te trzy teksty poświęcone pokucie, 
Chrztowi i Wieczerzy Pańskiej opublikowa-
ne w listopadzie 1519 roku uchodzą wśród 
komentatorów dorobku Wittenberczyka za 
początek jego refleksji nad sakramentami. 
Poniżej zajmiemy się kazaniem drugim i trze-
cim, gdyż to właśnie one dotyczą tych rytów, 
które ostatecznie Marcin Luter w 1520 roku 
uznał za jedyne dwa sakramenty. Pozostałe 
z listy 7, a więc bierzmowanie, kapłaństwo, 
małżeństwo, ostatnie namaszczenia odrzucił, 
zaś pokutę zreinterpretował tak, że straciła 
swoją samodzielność względem Chrztu. Takie 
kompleksowe rozważania to w 1519 roku 
jednak jeszcze kwestia przyszłości.

Kazania z 1519 roku są elementem pro-
cesu, w którym Marcin Luter uświadamiał 
sobie, że dzieło reformy Kościoła, do którego 
wzywał, jest dużo obszerniejszym zadaniem 
i wymaga o wiele bardziej całościowego po-
dejścia do zmian w kościelnym nauczaniu 
i pobożności niż tylko usunięcia nadużyć 
związanych z praktyką odpustową, do cze-
go wzywał w słynnych „95 tezach”. W tych 
kazaniach widać wyraźnie jego teologiczne 
korzenie, kiedy do interpretacji sakramentów 
używa schematu zaproponowanego przez 
Augustyna z Hippony, który analizował je, 
odwołując się do podziału na znak, znaczenie 
znaku i wiarę. W późniejszych pismach sakra-
mentalnych Marcin Luter będzie przywiązy-
wał mniejszą wagę do kluczowego dla kazań 
z 1519 roku związku znaku i jego znaczenia, 
a na czoło wysunie się pojęcie „obietnicy”. 
Ponownie jednak to w 1519 roku dopiero 
kwestia przyszłości.

Mimo tego, że stanowią wczesny etap 
refleksji Reformatora nad sakramentami, 
dwa kazania sakramentalne dedykowane 
Małgorzacie z Brunszwiku są warte poznania 
z co najmniej dwóch powodów. Po pierwsze 
ich charakterystyczne dla epoki długie tytuły: 
„Kazanie o świętym i czcigodnym sakramen-
cie Chrztu” i „Kazanie o najszlachetniejszym 
sakramencie świętego, prawdziwego ciała 
Chrystusa i o bractwach” oddają stosunek 
Marcina Lutra do sakramentów. Całe swoje 

życie wysoko je cenił i uważał za środki, przez 
które Bóg działa względem człowieka. Ten 
szacunek do sakramentów i podkreślanie ich 
miejsca w życiu i pobożności chrześcijan nie 
kłóciły się z krytyką, jaką Reformator z Witten-
bergi uprawiał względem sakramentalnego 
nauczania średniowiecza. Jego zarzuty nie 
były bowiem wymierzone w sakramenty jako 
takie, ale nadużycia i nieuzasadnione dodatki, 
które pojawiały się w toku rozwoju nauczania 
o sakramentach w Kościele Zachodnim.

Po drugie natomiast oba te kazania niosą 
istotne wskazania łączące doświadczenie 
udziału w sakramentach z życiem każdego 
chrześcijanina. Reformator pokazuje w nich, 
że zarówno jednorazowe przyjęcie Chrztu, jak 
i wielokrotne przystępowanie do Wieczerzy 
Pańskiej nie są wyłącznie pustymi rytuałami 
wywiedzionymi z tradycji, czy też aktami, 
które nie mają wpływu na życie człowieka. 
Interpretacja obu sakramentów – Chrztu 
i Wieczerzy Pańskiej – w tych kazaniach idzie 
w kierunku ukazania ich znaczenia dla chrze-
ścijańskiej codzienności.

W „Kazaniu o świętym i czcigodnym sakra-
mencie Chrztu” Marcin Luter rozpoczyna od 
wskazania znaczenia greckiego terminu bap-
tismus, którym określany jest Chrzest. Chodzi 
o „zanurzenie” w wodzie. Jest to powód, by 
wywieść niemieckie określenie Chrztu – Taufe 
– od słowa Tiefe – głębia, a także by wzywać 
do przywrócenia starokościelnej praktyki 
chrzczenia przez całkowite zanurzenie, by 
znak, który jest udzielany w Chrzcie, był jak 
najwymowniejszy. Nazwa ta bowiem traf-
nie opisuje, i to jest dla dalszych rozważań 
Marcina Lutra kluczowe, zewnętrzny znak 
sakramentu. Jest nim zanurzenie w wodzie 
w imię Ojca, Syna i Ducha Świętego, i po-
dźwignięcie z niej. 

Kluczem dla pojęcia wagi Chrztu dla życia 
chrześcijanina jest znaczenie zewnętrznego 
znaku zanurzenia i wynurzenia z wody. Pod-
stawami dla tej interpretacji są dla Marcina 
Lutra teksty z Listu do Tytusa 3,5 oraz Listu do 
Rzymian 6,4. Głoszą one, że Chrzest to kąpiel 
odrodzenia, odrodzenia, o którym mówił 
Chrystus w Ewangelii Jana 3,5, wskazując 
nowe narodzenia z wody i z Ducha jako waru-
nek wejścia do Królestwa Bożego. W tej kąpieli 
umiera stary grzeszny człowiek, a wyłania się 
nowy człowiek – dziecko łaski, które dostą-
piło usprawiedliwienia. Chrzest jest zatem 
śmiercią dla grzechu, utopieniem grzesznika.

Jednak tak rozumiany Chrzest nie jest dla 
Marcina Lutra czymś historycznym, punktem 
w biografii, w którym następuje ryt Chrztu, 
a który nie ma znaczenia dla późniejszego 
życia. Akt Chrztu jest obrazem całego życia 
chrześcijańskiego. Bowiem „całe to życie nie 
jest niczym innym, jak bezustannym ducho-
wym Chrztem”. Codzienne życie chrześcija-

nina ma być zatem realizowaniem ciągle na 
nowo Chrztu, sam akt Chrztu jest bowiem 
„początkiem błogosławionego umierania – 
od Chrztu po grób”.

Dlaczego jednak Marcin Luter tak inten-
sywnie podkreśla proces, jaki rozpoczyna się 
w Chrzcie, i w swojej interpretacji tego sakra-
mentu nie kładzie nacisku na to, że Chrzest 
jest początkiem życia chrześcijańskiego, ale 
skupia się na uwypukleniu jego znaczenia dla 
chrześcijańskiej codzienności? Dzieje się tak 
ze względu na diagnozę sytuacji człowieka 
przed Bogiem, jaką podziela Reformator, od-
wołując się choćby do Psalmu 51,7. Człowiek 
jest grzesznikiem, jego grzech towarzyszy mu 
przez całe jego doczesne życie w ciele. Grzech 
zostanie ostatecznie pokonany dopiero wraz 
ze śmiercią, gdyż to dopiero w dniu Sądu 
Ostatecznego człowiek zostanie doskonale 
oczyszczony i ostatecznie podniesiony z wody 
Chrztu, tak że już nie będzie musiał więcej 
topić w sobie starego grzesznego Adama. 
Zanim jednak to nastąpi, człowiek pozostaje 
obiektem potopu łaski, jakiej Bóg udziela 
światu w Chrzcie. By to objaśnić, Marcin 
Luter odwołuje się jeszcze do innego staro-
testamentowego obrazu – obrazu garncarza. 
Jeśli naczynie, które przygotowuje, nie udało 
się, bierze on je, ciska na ziemię, by przez 
śmierć ponownie podjąć się lepienia go na 
nowo. Takim zepsutym naczyniem stał się 
człowiek w momencie upadku w grzech. 
Potrzebuje więc ulepienia na nowo, a to dzieje 
się dzięki codziennej aktualizacji Chrztu 
w życiu chrześcijanina.

Człowiek ochrzczony jest dla Marcina 
Lutra z jednej strony niewinny i bez grzechu 
ze względu na sakrament, jaki został mu 
udzielony. Jednak dopóki pozostaje w cie-
le, jest także równocześnie grzesznym i ten 
grzech musi zostać w nim utopiony i umrzeć, 
co dopełni się i dokona ostatecznie wraz 
z doczesną śmiercią i Sądem Ostatecznym. 
Takie pojmowanie Chrztu nie może prowa-
dzić do jego lekceważenia, jako nieniosącego 
pełnego oczyszczenia od razu. W rycie tym 
bowiem swoje przymierze z człowiekiem 
zawiera sam Bóg. To na jego mocy człowiek, 
przyjmując Chrzest, może pragnąć poddać się 
jego znaczeniu i wypełnić zawarte w Chrzcie 
przesłanie o umieraniu dla grzechu, które 
zrealizuje się w pełni wraz z końcem jego 
doczesnej pielgrzymki. Chrzest zatem jest 
wezwaniem do uśmiercania starego czło-
wieka, a Bóg przyjmuje tego, kto to czyni, 
ćwicząc go całe życie w dobrych uczynkach 
i cierpieniach.

Moment Chrztu nie jest zatem momen-
tem usunięcia grzechu, ale niezaliczenia go, 
na tej podstawie człowiek może widzieć się 
jako sprawiedliwego przed Bogiem. Owo 
niezaliczenie grzechu musi jednak znaleźć 

T h e o l o gie    |  T e o l o gia 



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 38

odzwierciedlenie w uśmierceniu grzechu, 
a więc w procesie, który rozciąga się na całe 
chrześcijańskie życie. By to mogło się doko-
nać, konieczny jest trzeci z kluczowych ele-
mentów związanych z sakramentem – wiara. 
Ochrzczony musi bowiem wierzyć w znacze-
nie Chrztu. Nie tylko w to, że wyznacza on 
mu cel w dniu Sądu Ostatecznego, w którym 
ostatecznie umrze dla grzechu i zmartwych-
wstanie dla życia wiecznego, ale także w to, że 
Boże przymierze zawarte z nim w Chrzcie jest 
zobowiązaniem do codziennego uśmiercania 
jego grzeszności. Tym samym Chrzest jest 
podstawą chrześcijańskiej pokuty. To w niej 
odnawia się i uobecnia znaczenia Chrztu.

Takie pojmowanie tego sakramentu 
prowadzi do wniosku, że lekceważenie co-
dziennego znaczenia Chrztu udaremnia jego 
znaczenie. Nie można porywać się na hazar-
dową rozgrywkę z Bogiem, w której człowiek 
będzie odsuwał wyciągnięcie konsekwencji 
ze swojego Chrztu na sam próg śmierci. Ta-
kie stawianie sprawy naraża go bowiem na 
to, że grzeszna natura zwycięży w nim i w 
kluczowym momencie nie będzie zdolny 
do nawrócenia.

W podobny sposób Marcin Luter analizuje 
w trzecim z kazań drugi z sakramentów – Wie-
czerzę Pańską. Tutaj także punktem wyjścia 
jest schemat, znak, a więc to co zewnętrz-
ne i widzialne, znaczenie znaku, czyli to co 
wewnętrzne i duchowe, i wiara, która łączy 
te dwa ze sobą. Co do znaku, Reformator 
wskazuje, że są nim chleb i wino. Nie wzywa 
tutaj jeszcze do zmiany praktyki udzielania 
sakramentu pod jedną postacią, którą usank-
cjonowano rozstrzygnięciami soboru w Kon-
stancji (1414-1418). Jednak wskazuje, by 
przyszły sobór, który powinien być zwołany 
dla naprawienia nadużyć w chrześcijaństwie, 
zajął się przywróceniem praktyki udzielania 
obu postaci. Co ciekawe, Marcin Luter nie 
argumentuje w tym kontekście, że udzielenie 
tylko jednej postaci prowadzi do otrzymania 
przez przystępującego niepełnego daru sa-
kramentu, ale kładzie nacisk na doskonałość 
znaku, który powinien w jak najlepszy sposób 
odzwierciedlać swoje znaczenie.

Znaczeniem sakramentu Wieczerzy Pań-
skiej jest dla Marcina Lutra w tym kazaniu 
wspólnota – komunia. Jest to wcielenie do 
duchowego ciała Chrystusa wraz z wszystkimi 
wierzącymi. By to zilustrować, Marcin Luter 
przywołuje piękny starokościelny obraz z jed-
nej z najstarszych zachowanych modlitw, 
jakie wykorzystywano w liturgii Sakramentu 
Ołtarza, a którą przekazało pismo pt. Dida-
che, pochodzące z przełomu I i II wieku po 
Chrystusie. Zgodnie z nią ciało Chrystusa 
powstaje tak jak chleb i wino, w których łączy 
się wiele ziaren, wiele winnych gron, a które 
stają się jednym chlebem i winem. Tak też 

wierzący stają się jednością w ciele Chrystusa. 
To zjednoczenie z Chrystusem jest równie 
doskonałe jak zjednoczenie ciała ludzkiego 
z pokarmem, który przyjmuje. Pokarm ten 
bowiem służy do budowania go. Dlatego 
też w sakramencie właściwe mu znaki są 
spożywane jako pokarm.

Jakie znaczenie ma ta wspólnota z Chry-
stusem i z innymi wierzącymi, z którymi 
przystępuje się do sakramentu? Po pierwsze 
wierzący i Chrystus mają wszystko wspólne. 
Wierzący otrzymują więc w tej wspólnocie 
dar cierpienia i życia Chrystusa. By to zo-
brazować, Marcin Luter ponownie powraca 
do znaku sakramentu – chleba i wina. Ciało 
Chrystusa w chlebie obrazuje według niego 
życie Chrystusa, a krew w winie Jego cier-
pienie, mękę i śmierć. Przyjmując Jego ciało 
i krew, wierzący przyjmują wszelkie zbawcze 
dobrodziejstwa, które przyniosły ludziom 
życie i męka Chrystusa. To jednak nie koniec. 

Przyjęcie ciała i krwi Chrystusa łączy także 
wszystkich wierzących w jedno ciało. To 
zaś oznacza, że wspólnota Wieczerzy Pań-
skiej nie jest tylko wspólnotą z Chrystusem, 
ale także z wszystkimi, z którymi wspólnie 
przystępuje się do sakramentu. Niesie to 
za sobą zobowiązanie. Tak jak przyjmując 
sakrament ma się udział w dobrodziejstwach 
Chrystusa, tak też ma się udział we wszyst-
kich troskach i potrzebach tych, z którymi 
do tego sakramentu się przystępuje. Tym 
samym udział w Wieczerzy Pańskiej staje 
się zobowiązaniem do troski o bliźniego, do 
okazywania mu miłości. I nie chodzi tutaj 
Marcinowi Lutrowi o puste deklaracje, ale 
aktywne działanie na rzecz bliźnich: „Tu 
musisz bronić, działać, prosić, a jeśli nie 
możesz nic więcej, to serdecznie współczuć”. 
Zatem najpierw aktywne działanie, a dopiero 
potem jedynie współczucie, gdy już nic nie 
da się zmienić.

Marcin Luter krytykuje w tym kontek-
ście późnośredniowieczne postrzeganie 
Sakramentu Ołtarza jako dobrego uczynku 
rozumianego jako zasługa przed Bogiem, 
ze względu na ofiarę, jaka Bogu miałaby 
być składana w sakramencie. Uderza więc 
tym samym w podstawowy element póź-
nośredniowiecznej pobożności związany 
z sakramentem, a więc oczekiwanie, że od-
prawienie sakramentu będzie walutą, która 
umożliwi spłacenie długu zaciągniętego 
przed Bogiem ze względu na grzeszne uczyn-
ki. Z tego korzystały wspomniane w tytule 
kazania bractwa mszalne, które gromadziły 
się, by zapewnić swoim członkom odpra-
wienia mszy w ich intencji. Jednocześnie 
owe bractwa pełniły istotną społecznie rolę 
– zajmowały się troską o biednych. Stąd też 
zawarty w kazaniu postulat likwidacji takich 
bractw, ze względu na towarzyszące im nad-

użycia i ich główny cel, jakim jest zdobycie 
zasługi przed Bogiem, Marcin Luter łączy 
z radykalnym wezwaniem do wszystkich 
chrześcijan, by wzięli odpowiedzialność za 
bliźnich. Stąd nacisk na odpowiedzialność 
za troskę o bliźniego wynikającą ze wspól-
noty Sakramentu Ołtarza. Przywołuje przy 
tym przykłady starokościelne, gdzie stałym 
elementem liturgii sakramentu była zbiórka 
na biednych.

Trzecim istotnym wątkiem omówienia 
sakramentu Wieczerzy Pańskiej jest wiara. By 
móc właściwie skorzystać z tego sakramentu, 

T h e o l o gie    |  T e o l o gia 



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 39

trzeba wierzyć w to, że w nim udzielany jest 
Chrystus dla pocieszenia i wzmocnienia 
tych, którzy Go przyjmują. Wiara ta połączo-
na jest z pragnieniem otrzymania tego, co 
w sakramencie jest oferowane. Jednocześnie 
Marcin Luter dystansuje się od wyrafino-
wanych prób objaśniania, jak to się dzieje, 
że w sakramencie przystępujący otrzymują 
ciało i krew Chrystusa: „Tu nie chodzi o to, 
byś to zbadał. Wystarczy, że wiesz, że jest to 
znak boski, w którym ciało i krew Chrystusa 
prawdziwie są zawarte, jak i gdzie, zostaw 
już jemu”.

Z tym wiąże się zachęta do ćwiczenia 
i wzmacniania się w wierze poprzez jak naj-
częstsze korzystanie z sakramentu. Słabość 
duszy człowieka, która w obliczu wielkości 
daru zawartego w sakramencie nie jest w sta-
nie go w pełni pragnąć, powinna zachęcać 
do jak najczęstszego przystępowania. Z tym 
łączy się też ostrzeżenie zakorzenione w 1 
Liście do Koryntian 11,29, by nie przystępo-
wać do sakramentu bez miłości do bliźnich, 
bowiem takie złamanie wspólnoty z nimi 
prowadzi do przyjmowania sakramentu 
na śmierć.

Tym sposobem dwa sakramenty Chrzest 
i Wieczerza Pańska stanowią ramę życia chrze-
ścijańskiego. Chrzest jest jego codziennym 
fundamentem zmiany życia, zaś Wieczerza 
Pańska jest stałym wzmocnieniem i wspar-
ciem na tej drodze, a przede wszystkim 
wezwaniem do jedności z Chrystusem i z 
bliźnimi w miłości. Sakramenty stanowią pod-
stawę całości życia chrześcijańskiego, także 
w perspektywie sięgającej poza jego doczesne 
granice: „Chrzest prowadzi nas do nowego 
życia na ziemi, chleb [Wieczerza Pańska] pro-
wadzi nas przez śmierć do życia wiecznego”.

T h e o l o gie    |  T e o l o gia 



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 40

S c h le  s ie  n  h eute     |  ś l ą s k  D z i ś

Katarzyna Długosz (KD): Liebe Angeli-
ka, ich bin neugierig, warum Sie und Ihre 
Mutter sich ausgerechnet für diesen evan-
gelischen Friedhof in Gostkowo einge-
setzt haben.

Angelika Babula (AB): Meine Großeltern 
kamen aus der Gegend von Poznań. Nach 
dem Zweiten Weltkrieg befahlen die staat-
lichen Behörden meinen Großeltern, nach 
Gostków umzuziehen. Meine Mutter und 
ich wurden dort geboren. Ich bin die zweite 
Generation in Gostkowo. Nach der Heirat 
beschlossen meine Eltern, in Gostków zu 
bleiben und das Haus wieder aufzubauen, 
das von den Deutschen niedergebrannt 
worden war. Ich habe dort bis zum 20. Le-
bensjahr gelebt. Bis zur dritten Klasse der 
Grundschule besuchte ich die Schule in 
Gostkowo. Die Schule befand sich im Ge-
bäude der evangelischen Schule aus der 
Vorkriegszeit, das sich neben der heutigen 
Ruine der evangelischen Kirche befand. Ich 
bin einer der letzten Schüler, die in Gostkowo 
zur Schule gegangen sind. Wegen zu geringer 
Schülerzahlen wurde die Schule geschlossen 
und nach Stare Bogaczowice verlegt. 

KD: Der evangelische Friedhof in Gostko-
wo war Teil der Schullandschaft, als Sie 
noch ein Kind waren.

AB: Wir gingen an der Ruine einer Kirche 
vorbei, die das Friedhofsgelände umschließt. 
Ich erinnere mich, dass mein Lehrer uns 
mehrmals auf den Friedhof mitnahm und 
uns das mit Gras und Bäumen bewachsene 
Gelände zeigte. Ich habe Erinnerungen an 
meine verstorbene Großmutter, die mich 

mehrmals dorthin mitnahm. Sie zündete eine 
Kerze an einem der Gräber an, die noch er-
halten waren. Das sind meine Erinnerungen 
aus sehr jungen Jahren. Später gingen wir mit 
Freunden auf den Friedhof, um dort Zeit zu 
verbringen. Die offenen Gräber waren inter-
essant, wir schauten hinein, liefen zwischen 
den Büschen, die immer mehr zuwuchsen. 
Nach meiner Heirat bekam ich Kinder und 
verließ Gostkowo, und das Thema Friedhof 
rückte in den Hintergrund. Ende 2015 tauchte 
im Internet die Information auf, dass der 
Friedhof aufgrund negativer Kommentare 

von Anwohnern verkauft werden sollte. Sie 
schrieben, dass es sich um ein vernachlässig-
tes Gebiet handelte, in dem es Müll, offene 
Gräber mit sichtbaren Resten von Särgen und 
menschlichen Überresten gab. Dies veran-
lasste die Gemeinde, das Problem zu lösen, 
d. h. das Grundstück zu veräußern, damit es 
jemand kauft und in Ordnung bringt.

KD: Das Grundstück, auf dem sich der 
Friedhof befindet, wurde von der Gemein-
de ausgeschrieben. Und Ihre Mutter hat 
von dieser Situation erfahren.

Odwaga w dążeniu do pojednania
Wywiad z p. Angeliką Babulą (Prezeską Zarządu Fundacji Anna z Gostkowa)

Interview mit Frau Angelika Babula 
(Vorstandsvorsitzende der Anna-Stiftung aus Gostków)

Mut zur Versöhnung

Kapelle in Gostków – Zustand nach 
dem Wiederaufbau
Kaplica w Gostkowie – stan po 
odbudowie

Katarzyna Długosz 



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 41

S c h le  s ie  n  h eute     |  ś l ą s k  D z i ś

AB: Ja, meine Mutter arbeitete bei der 
Stadtverwaltung und wusste nichts davon. 
Erst als einer der Stadtratsmitglieder sie 
besuchte und nach dem Verkauf von Grund-
stücken in Gostkowo, einschließlich des 
Friedhofs, fragte, war meine Mutter sehr 
überrascht und gleichzeitig traurig. Einer-
seits war sie sich des schlechten Zustands 
des Friedhofs bewusst – er war vermüllt, 
mit Unkraut und Sträuchern überwuchert. 
Andererseits, wenn man sich des Verlustes 
von etwas bewusst ist, mit dem man aufge-
wachsen ist, an das man ferne Erinnerun-
gen hat, möchte man es retten, um seine 
ursprüngliche Form wiederherzustellen. 

KD: In der Nachbargemeinde wurde eben-
falls eine evangelische Kirche ausgeschrie-
ben. Jemand kaufte es und machte es dann 
dem Erdboden gleich. 

AB: Es war eine evangelische Kirche in 
Stare Bogaczowice, dem Dorf, in dem mei-
ne Mutter lebte. Die Kirche war in gutem 
technischen Zustand, sie war nicht ein-
sturzgefährdet und stellte für niemanden 
eine Bedrohung dar. Die Person, die die 
Kirche gekauft hat, hatte auch vor, den ört-
lichen Friedhof zu kaufen. Jeder, der von 
der Existenz der Kirche auf dem Grundstück 
erfuhr, war nicht am Kauf des Grundstücks 
interessiert. Daher begann das Land bald zu 
überwuchern und befindet sich auch heute 
noch in diesem Zustand.

KD: Als Ihre Mutter vom Abriss der Kirche 
hörte, entschloss sie sich zu einem radi-
kalen Schritt?

AB: Die Mutter war sehr bestürzt über 
den Vorfall. Sie sprach mit meinem Bru-
der, mit Angehörigen, die ihr nahe standen. 
Damals dachte sie nicht daran, den Ort zu 
übernehmen, sie dachte nicht, dass sie etwas 
ändern könnte. Schließlich beschlossen wir 
gemeinsam, den Friedhof zu erwerben.

KD: Wie hoch wurde der Wert des Fried-
hofs angesetzt?

AB: Der Preis für den Friedhof auf einem 
halben Hektar Land belief sich auf zweiein-
halb Tausend Zloty.

KD: Wie ist die aktuelle Situation der evan-
gelischen Kirche in Gostkowo?

AB: Die Kirche wurde aufgeräumt. Der 
gesamte Müll wurde mit Hilfe eines Baggers 
beseitigt. Ich weiß nicht, ob der Konservator 
die Erlaubnis erteilt hat, schweres Gerät für 
die Reinigung der Kirche einzusetzen. Es gab 
eine Menge Schutt, Müll oder Asche, die die 
Bewohner weggeworfen hatten. Möglicher-
weise gab es auch sakrale Gegenstände, die 
der Kirche gehörten. Die Eigentümer haben 

das Gelände aufgeräumt, den Rasen gemäht 
und der Müll wird ständig weggebracht.

KD: Fühlt sich der Eigentümer, durch Ihre 
Aktivitäten auf dem Friedhof, unter Druck 
gesetzt, sich mehr um die Kirche kümmern 
zu sollen? Viele Menschen besuchen Sie 
und machen Fotos und erfreuen sich an 
der Restaurierung des Friedhofs.

AB: Solange es einen Eigentümer gab, den 
wir kannten, hofften wir, unter der Schirm-
herrschaft der Stiftung zusammenzuar-
beiten und uns gemeinsam um die Pracht 
des Friedhofs und der Kirche zu kümmern. 
Die Kirche ist derzeit im Besitz von sechs 
Eigentümern, drei Ehepaaren. Leider störte 
es sie sehr, dass so viele Besucher zu uns 
kommen und dass wir in den Medien prä-
sent sind. Am Anfang war das Thema sehr 
populär, denn alle Fernsehsender waren 
an uns interessiert. Sie wurden neidisch. Sie 
fingen an, sich darüber zu beschweren, dass 
Leute vom Friedhof in die Kirche gehen. 
Der Bereich ist mit einem Netz abgegrenzt. 
Sie sorgen dafür, dass niemand die Kirche 
betritt, mit der Begründung, dass ihnen etwas 
auf den Kopf fallen könnte. Deshalb wurde 
auch unser Friedhof eingezäunt. Es ist ein 
Schutz vor Tieren und vor dem Unmut der 
Kirchenbesitzer. Wir dachten darüber nach, 
die Kirche zu kaufen. Aber es ist ein riesiges 
Gebäude, und damals wussten wir nicht, dass 
die Anna-Stiftung in Gostkowo gegründet 
werden würde und dass es so viele Menschen 
geben würde, die bereit zum Helfen sind. Ich 
erwartete, dass ich mit dem Eigentümer der 
Kirche, den ich kannte, zusammenarbeiten 
würde. Ich wollte, dass die Kirche gesichert 
und allgemein zugänglich ist. Seit dem Kauf 
sind sechs Jahre vergangen. Es war genü-
gend Zeit, um Geldmittel zu beschaffen 
oder die Gesimse zu sichern. Dort könnten 
Versammlungen abgehalten werden, damit 
die Kirche den Menschen dienen kann. Die 
Eigentümer betrachten es als ihr Privatei-
gentum, das für andere unzugänglich ist. 
Meiner Meinung nach sollten Denkmäler 
allen dienen und allgemein zugänglich 
sein, zumal die Kirche von Menschen für 
Menschen gebaut wurde. Dieses Thema 
ist für mich sehr schmerzhaft und ich kann 
das Geschick der Kirche nicht anerkennen. 
Die Eigentümer beschränken sich auf das 
Mähen des Rasens, das Grillen und ausgiebig 
betrachtete Familienerholung.

KD: Ich finde, Sie leisten großartige Arbeit 
bei der Pflege des Friedhofs. Wie haben 
Sie sich gefühlt, als Sie es gekauft haben? 

AB: Im Beisein des Bürgermeisters un-
terzeichneten wir die notarielle Urkunde. 
Später wurde der Friedhof übergeben. Wir 

gingen durch ein Gebiet, das mit Brennnes-
seln bewachsen war. Die Beamten hatten alle 
Unterlagen über den Friedhof dabei, die sie 
uns aushändigten. Zwei Jahre nach diesem 
Ereignis fand der erste ökumenische Got-
tesdienst auf dem Friedhof statt, an dem der 
Pfarrer der katholischen Kirche in Gostkowo 
und Pfarrer Stawiak von der Friedenskirche in 
Jawor teilnahmen. Wir haben einen Weg auf 
dem Friedhof abgesteckt, aber es sah immer 
noch wie ein Schlachtfeld aus. Wir haben eine 
Menge Grabsteine aus der Erde geholt und 
alles aufgeräumt, aber man konnte immer 
noch viele Schäden auf dem Friedhof sehen.

KD: Ich bin neugierig auf die Reaktion der 
Einwohner von Gostków, als sie erfuhren, 
dass Sie den früheren Glanz dieses Ortes 
wiederherstellen wollen. Ein evangelischer 
Friedhof und noch deutsch. Wir wissen, dass 
dieses Thema in den wiedergewonnenen 
Gebieten Emotionen hervorruft.

AB: Sicherlich haben sich einige Leute 
nicht darum gekümmert. Aber es gab auch 
Stimmen, die es vorzogen, dass wir es in Ruhe 
lassen und am besten gar nichts dort machen. 
Ich denke, dass die Bewohner von Gostkowo 
jetzt ein schlechtes Gewissen haben, weil sie 
den Friedhof vernachlässigt haben. Schließ-
lich wurde dieser Ort nicht durch den Krieg 
zerstört, sondern durch die Menschen, die 
dort lebten. Sie fühlen sich schuldig und 
würden lieber alles beim Alten lassen, als 
etwas zum Besseren zu verändern. Ich sehe 
auch einen Durchbruch. Ihre Einstellung 
ändert sich. Letztes Jahr haben wir einige Pro-
jekte im Zusammenhang mit dem Friedhof 
durchgeführt. Wir erhielten Fördermittel für 
Renovierungen und andere Aktivitäten. Um 
sie zu erhalten, brauchten wir die Unterstüt-
zung der Einwohner, um ihre Stimmen zu be-
kommen. Abgesehen von den Abstimmungen 
begannen die Einwohner selbst, sich um den 
Friedhof zu kümmern. Sie haben gesehen, 
dass viele Menschen hierher kommen, Frei-
willige aus Polen. Sie betrachten den Friedhof 
als einen Ort des Gedenkens, an dem einfache 
Menschen ruhen, die hier gelebt, gearbeitet 
und Landwirtschaft betrieben haben. Die 
Einheimischen haben begonnen, anderen 
von diesem Ort vorzuschwärmen. Sie bringen 
ihre Familien und Freunde mit. Der Friedhof 
ist offen, du kannst jederzeit kommen und 
herumspazieren. Im Sommer und Herbst 
sind viele von uns dort. Die Bewohner, die 
uns früher gemieden und kritisiert haben, 
sehen jetzt das Potenzial dieses Ortes und 
rühmen sich gerne damit. 

KD: Und diese Menschen sehen Euer gutes 
Herz. Sie versuchen zu zeigen, was gut ist. 



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 42

AB: Es sind Jahre harter Arbeit. Die Arbeit 
auf dem Friedhof, die Gespräche mit diesen 
Menschen. Es kam oft vor, dass die Leute 
nur reinschauten, aber nicht das Gelände 
betraten. Aber sie sagten immer mit einem 
freundlichen Lächeln „Guten Tag“. 

KD: Wie haben die Leute von Ihnen er-
fahren?

 AB: Es war sicherlich Facebook. Aber ich 
erinnere mich an eine solche Situation, als 
eine Fotografin, die solche Orte mag, zu uns 
kam. Sie kam, um Fotos von der Kirche zu 
machen, aber als sie den Friedhof nebenan 
bemerkte, beschloss sie, dorthin zu gehen. 
Sie traf meine Mutter und sie kamen ins 
Gespräch. Während des Gesprächs rief mich 
meine Mutter zu sich. Unser Gespräch ging 
so weit, dass wir bei meiner Mutter landeten 
und uns bei einem Kaffee weiter unterhielten. 
Sie war begeistert von den vielen Details auf 
den Grabsteinen. Sie machte wunderschöne 
Fotos, die sie uns schickte. Sie zeigte uns, wie 
man die Website der Stiftung im Internet 
und ein Facebook-Konto einrichtet. Als die 
Website fertig war, trafen wir uns mit Leuten 
aus Konin vom Verein Frydhof, der sich auch 
um die Friedhöfe kümmert. Wir sahen, dass 
es keinen Grund gab, sich für die Arbeit auf 
einem deutschen Friedhof zu schämen. Wir 
haben den Kontakt geknüpft und sie kamen 
zu uns, um uns zu zeigen, wie sie arbeiten 
und was sie tun. Dies ist in Niederschlesien 
nicht so häufig der Fall. Wir wussten nicht, 
ob wir uns an Grabsteinen zu schaffen ma-
chen konnten. Außerdem kannten wir die 
Evangelischen nicht, wir wussten nicht, wie 
sie die Arbeit auf einem Friedhof angehen. 
Die Macht der sozialen Medien ist enorm. 
Wir müssen uns überall zeigen, um unsere 
Arbeit auf dem Friedhof zu zeigen. Wioletta, 
unsere Fotografin, sagte immer wieder, dass 
die Leute davon wissen müssen, weil es etwas 
Besonderes ist, was wir tun. Und dieses Ge-
fühl hatte ich am Anfang nicht. Wir haben 
getan, was jeder tun sollte. Aufräumen, Un-
kraut jäten, umgestürzte Grabsteine wieder 
aufrichten, damit er wieder wie ein Friedhof 
und nicht wie eine Müllhalde aussieht. Dank 
ihrer Überzeugung von der Einzigartigkeit 
des gesamten Unternehmens begannen wir 
selbst so zu denken. Es ist nicht nur harte 
Arbeit, sondern auch die Freude darüber, 
dass andere es sehen werden. Schöne in Stein 
gehauene Grabsteine, jeder ist anders, ein-
zigartig.

KD: Ich war auch dort und kann das bestä-
tigen. Ihr Friedhof ist einzigartig.

AB: Ich sage immer, dass dieser Ort gute, 
positive Menschen anzieht, die, sobald sie 
uns besuchen, regelmäßig kommen. Sie 

sind bei uns, und jeder bringt etwas von 
sich selbst mit.

KD: War Ihnen die evangelisch-augs-
burgische Konfession in Gostkowo schon 
bekannt, bevor Sie sich für den Friedhof in-
teressierten?

AB: In Gostków lebte Frau Saganowa, die 
Deutsche war. Nach dem Krieg besuchte sie 
ihr ganzes Leben lang die katholische Kirche. 
Da sie in der Nähe des Friedhofs wohnte, 
fühlte sie sich nicht verpflichtet, sich um 
den Friedhof zu kümmern. Aber als sie sah, 
wie wir uns darum kümmerten, war sie sehr 
zufrieden. Es gefiel ihr, wie die Rosen blühten 
und wie ordentlich es war. In Gostkowo gibt 
es keine Evangelischen mehr. Der nächstge-
legene war ein Pfarrer aus Wałbrzych. Einmal 
luden uns die Frauen der deutschen Minder-
heit in ihr Haus ein. Dann trafen wir Bożena, 
die ebenfalls auf dem Friedhof war. Wir sind 
bis heute in Kontakt geblieben, weil wir oft 
in die Kirche in Świdnica gehen.

KD: Touristen, die die Stadt besuchen, wer-
den wahrscheinlich Fragen über die Kon-
fession der Toten stellen. Wie antworten Sie?

AB: Wir verwenden nie das Wort „post-
deutsch“ in Bezug auf einen Friedhof. Ein 
freundlicher Steinmetz, der aus den Niederen 
Beskiden stammt, ist ebenfalls empfänglich 
für das Wort „postdeutsch“. Er wiederholt 
immer wieder, dass es im Osten keine „post-
polnischen“ Friedhöfe gibt, keine „postu-
krainischen“ oder „postlitauische“. Es gibt 
polnische und litauische Friedhöfe, und 
dasselbe sollte auch für deutsche Friedhöfe 
gelten. Ein deutscher Friedhof, ein evange-
lischer Friedhof oder ein Friedhof für ehe-
malige Einwohner von Gostków. Wir haben 

im Internet einen Mann aus Opole getrof-
fen, der für uns viele Archivinformationen 
über die Geschichte des Friedhofs und der 
Kirche gefunden hat, darüber, warum die 
Evangelischen beschlossen haben, einen 
Friedhof einzurichten, weil sie vorher von 
der katholischen Kirche zusammen mit den 
Katholiken beerdigt wurden. Dieser Herr 
erhielt das Siegel der Kirche, das sich unter 
einem Dokument über Renovierungsarbeiten 
an der evangelischen Kirche in Gostkowo 
befand. Und wir haben dieses Siegel als Logo 
unserer Stiftung verwendet, das wunderbar 
dazu passt. Der Friedhof wurde im Jahr 1856 
angelegt. Auf einer der Informationstafeln 
auf dem Friedhof befindet sich eine ins 
Polnische übersetzte Verordnung aus dem 
Jahr 1902, in der es um die Beerdigung der 
Toten, die Kosten für diese Beerdigung, die 
Errichtung eines Denkmals und Fragen im 
Zusammenhang mit der Taufe geht. Alles wird 
detailliert beschrieben, so dass wir wissen, 
wie es funktionierte. Wir haben eine Liste 
mit allen Pfarrern, die in Gostkowo waren. 

KD: Wenn Sie die schwierigsten und schöns-
ten Momente Ihrer Arbeit bei der Restau-
rierung des Friedhofs nennen könnten, 
welche wären das?

AB: Die Anfänge waren sicherlich die 
schwierigsten. Ich erinnere mich an die Eu-
phorie über die erfolgreiche Ausschreibung 
und den Kauf des Friedhofs. Nach einem 
ganzen Tag Arbeit auf dem Friedhof sagte 
ich zu meiner Mutter, dass wir unsere Ar-
beit gar nicht sehen konnten. Ein Gefühl der 
Einsamkeit überkam mich, und es gab viele 
Zweifel, ob wir es wirklich schaffen würden. 
Dann die Erkenntnis, dass auf dem Friedhof 
zwei Gräber offen waren, weil Granitplatten 

Kapelle in Gostków vor dem Wiederaufbau
Kaplica w Gostkowie przed odbudową

S c h le  s ie  n  h eute     |  ś l ą s k  D z i ś



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 43

S c h le  s ie  n  h eute     |  ś l ą s k  D z i ś

gestohlen worden waren. Ich hatte Angst, 
dass jemand dort hineinfallen oder etwas 
vergraben könnte, denn der Friedhof liegt 
direkt an der Straße und war nicht eingezäunt. 
Dort gab es ein riesiges Loch im Boden, und 
man konnte nichts dagegen tun. Nach einiger 
Zeit, als der Friedhof noch nicht eingezäunt 
war, stahl jemand die Metallräder, mit denen 
diese Platten angehoben wurden. Als ich das 
sah, kühlte meine Begeisterung ab. Wir haben 
eine Geschichte gehört, dass jemand eine 
Holztür herstellt, die er dann nach Deutsch-
land verkauft. In die Mitte dieser Tür stellt er 
diese Metallklopfer, die auch als Dekoration 
dienen. Und ich glaube, dass diese gestohle-
nen Reifen zu diesem Zweck verwendet wur-
den. Das Traurige war, dass wir uns wirklich 
bemühten, diesen Ort „lebendig“ zu machen, 
wir steckten unsere Mühe, unser Geld und 
unsere Zeit in ihn. Wir haben uns die ganze 
Zeit allein gefühlt, denn am Anfang waren 
nur wir und unsere Familie an dem ganzen 
Projekt beteiligt.

KD: Lassen Sie uns nun zu diesen schönen, 
freudigen Momenten übergehen.

AB: Ich atmete erleichtert auf, als der 
Friedhof erfolgreich umzäunt wurde. Die 
offenen Gräber waren nicht mehr beängsti-
gend, als wir sie mit gefällten Baumstämmen 
abdeckten. Langfristig wollten wir sie jedoch 
mit Granitplatten abdecken, um den Toten 
den gebührenden Respekt zu erweisen. Als 
es uns gelang, die Kapelle wieder aufzubauen 
und zu sichern, waren wir sehr stolz und froh. 
Die Kapelle sieht wunderschön aus, aber wir 
hatten kein Geld dafür. Meine Mutter und 
Herr Tadeusz bauten das Gerüst selbst auf. 
Auf der Suche nach Sponsoren rief ich bei 
verschiedenen Firmen an, und im Radio hörte 
ich eine Werbung für eine Firma namens 
„Dachpol“ aus Jelenia Góra. Ich habe dort 
angerufen und erklärt, was ich brauche, wofür 
ich Baumaterialien benötige. Es stellte sich 
heraus, dass seine Firma neben einer «Bie-
dronka“-Geschäft lag, die auf dem ehemali-
gen protestantischen Friedhof eingerichtet 
worden war. Es gelang ihm, drei Grabsteine 
zu retten, weil ein Bulldozer das Gelände 
schnell dem Erdboden gleichmachte. Der 
Eigentümer spendete Dachziegel und Mate-
rial für die Fertigstellung des Gebäudes. Ihm 
lag die Qualität dieser Kapelle am Herzen. 

KD: Es war ein ganz besonderer Mo-
ment, und jetzt sieht die Kapelle wunder-
schön aus.

AB: Wir haben Vitrinen aufgestellt, in de-
nen Porzellangrabsteine stehen. Früher war 
es schwierig, sie an etwas zu befestigen, weil 
sie so klein sind. Jetzt haben sie ihren Platz 
in der Kapelle gefunden.

KD: Ihre Aktivitäten sind sehr sichtbar und 
finden auch in Europa weite Verbreitung. 
Haben Sie von den Nachkommen der dort 
Begrabenen gehört? Haben sie Sie besucht? 

AB: Und an dieser Stelle kommt der zweite 
freudige Moment, ein wichtiger Moment 
für uns. Zu uns kam Peter aus Deutschland. 
Als er das erste Mal kam, wusste er über un-
sere Aktivitäten Bescheid und war auf das 
Treffen vorbereitet. Er brachte uns Bücher 
über die Geschichte von Gostków mit: eine 
Chronik, ein Sterbebuch und eine von ei-
nem evangelischen Lehrer verfasste Chro-
nik. Seine zweite Ankunft war eine positive 
Überraschung. In der Erwartung, Gestrüpp 
und Büsche zu sehen, sah Piotr restaurierte 
Grabsteine; Tafeln, auf denen viel zu lesen 
ist. Er suchte nach einer bestimmten Familie, 
fand sie aber nicht. Er kam wieder mit seiner 
Mutter und seiner Tante, die einige Fotos von 
Gostkowo mitbrachten. Das Treffen hat uns 
viel Freude bereitet.

KD: Haben Sie, seit Sie auf dem Friedhof 
arbeiten, etwas gefunden, das Sie bei Ihrer 
Suche am meisten beeindruckt hat?

AB: Es gibt viele solcher Funde. Das erste, 
was uns erfreute, war der Grabstein von Anna 
Rene. Während wir intensiv arbeiteten und 
im Boden gruben, fanden wir einen perfekt 
erhaltenen Grabstein mit einem Porzellange-
sicht Christi, mit vergoldeten Buchstaben und 
Ornamenten. Außerdem fanden wir große 
Gefäße, deren Inhalt wir vorschriftsmäßig an 
den Denkmalschützer übergaben. Es stellte 
sich heraus, dass die Gläser Frauenkleider 
enthielten, d. h. einen Rock, einen Anzug und 
eine Jacke. Alles in Zeitungspapier eingewi-
ckelt. Später stießen wir noch auf mehrere 
Gläser mit Kleidern oder Tischtüchern. Die 
Krüge standen neben den Gräbern. Sie waren 
nicht tief vergraben. Jetzt sind sie ständig bei 
uns, eine steht in einer Vitrine. Niemand 
kann bis heute erklären, woher die Kleider 
stammen, warum sie in die Gefäße gelegt und 
unter der Erde vergraben wurden. 

KD: Vielleicht gibt es unter unseren Lesern 
jemanden, der die Antwort auf diese Frage 
kennt. Bitte lassen Sie es uns von denje-
nigen wissen, die sich mit diesem Thema 
auskennen. 

AB: Erstaunlich sind auch die Porzellan-
tafeln, die wir in mühevoller Kleinarbeit zu-
sammenkleben, um ihnen ihr altes Aussehen 
zurückzugeben. Sie sind schön bemalt und 
farbenfroh. Sie stammen aus Porzellanfabri-
ken in Bolków und Wałbrzych. Man kann sie 
durchaus als einzigartig bezeichnen.

KD: Welche Ziele haben Sie für die Zukunft 
der Anna-Stiftung in Gostkowo? 

AB: In diesem Jahr werden wir auf jeden 
Fall ein Freiwilligenlager für Menschen orga-
nisieren, die auf Friedhöfen in anderen Teilen 
Polens arbeiten. Es gibt viele Gruppen, die 
uns in Gostkowo besuchen wollen. Bei der 
Verleihung der Anna Wazówna-Preise in War-
schau haben wir viele Menschen getroffen. 
Wir möchten auch Steinmetz-Workshops ver-
anstalten, bei denen die Teilnehmer konkrete 
Kenntnisse erwerben und diese in Aktivitäten 
auf ihren Friedhöfen umsetzen können. 

Auf Antrag Katarzyna Długosz wurde der 
Anna-Stiftung von Gostków der Köni-
gin-Anna-Wasa-Preis 2021 verliehen, der 
an Einzelpersonen und Organisationen 
aus Polen und dem Ausland vergeben wird, 
die sich um die evangelisch-lutherische 
Kirche besonders verdient gemacht haben. 
Sie wird jährlich um den Reformationstag 
herum verliehen. Die Sprecherin der Luthe-
rischen Kirche in Polen, Agnieszka Godfre-
jów-Tarnogórska, erklärte gegenüber den 
Medien: "Das Kapitel, das einstimmig be-
schloss, den Preis zu verleihen, würdigte die 
Aktivitäten der Stiftung, die 2016 gegründet 
wurde, um den evangelischen Friedhof 
der ehemaligen Bewohner von Gostków 
und der umliegenden Dörfer zu retten. 
Der Kapitel betonte, dass es in Polen viele 
Organisationen und Einzelpersonen gibt, 
die sich für den Schutz alter Nekropolen 
engagieren und denen auch für die Pflege 
der evangelischen Ruhestätten gedankt 
werden sollte." - von der Redaktion

Katarzyna Długosz (KD): Pani Angeliko, 
jestem ciekawa, dlaczego akurat cmentarz 
ewangelicki w Gostkowie jest tym, o który 
postanowiłyście z mamą walczyć.

Angelika Babula (AB): Moi dziadkowie 
pochodzą z okolic Poznania. Po drugiej woj-
nie światowej władze państwowe nakazały 
dziadkom przeniesienie się do Gostkowa. 
Urodziła się tam moja mama i ja. Jestem 
drugim pokoleniem w Gostkowie. Rodzice 
po ślubie postanowili zostać w Gostkowie, 
odbudowując spalony po Niemcach dom. 
Mieszkałam tam do 20 roku życia. Do trzeciej 
klasy szkoły podstawowej uczęszczałam do 
szkoły w Gostkowie. Mieściła się ona w bu-
dynku przedwojennej szkoły ewangelickiej 
znajdującej się przy obecnej ruinie kościoła 
ewangelickiego. Jestem jednym z ostatnich 
roczników chodzących do szkoły w Gost-
kowie. Przez zbyt małą liczbę dzieci szkołę 
zamknięto i przeniesiono do Starych Bo-
gaczowic. 



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 44

KD: Cmentarz ewangelicki w Gostkowie 
był częścią krajobrazu szkolnego, kiedy 
była pani dzieckiem.

AB: Mijaliśmy ruinę kościoła, która od-
gradza przestrzeń cmentarza. Pamiętam, 
że kilkukrotnie nauczycielka zabierała nas 
na cmentarz, pokazując zarośnięty trawą 
i drzewami teren. Mam wspomnienia ze 
swoją śp. babcią, która zabierała mnie tam 
kilka razy. Paliła znicz przy jednym z ocala-
łych grobowców. To są moje wspomnienia 
z bardzo młodych lat. Później chodziliśmy ze 
znajomymi na cmentarz, żeby spędzać tam 
czas. Pootwierane grobowce były ciekawe, 
zaglądaliśmy tam, chodziliśmy między krza-
kami, które coraz bardziej zarastały. Po ślubie 
urodziłam dzieci i wyjechałam z Gostkowa, 
a temat cmentarza zszedł na dalszy plan. Pod 
koniec 2015 roku pojawiła się informacja 
w Internecie, że cmentarz ma być sprzedany 
z powodu negatywnych komentarzy miesz-
kańców. Pisali, że jest to zaniedbany teren, są 
tam śmieci, otwarte grobowce z widocznymi 
resztkami trumien i szczątkami ludzi. To 
skłoniło władze gminy do rozwiązania tego 
problemu, czyli pozbycia się terenu, aby ktoś 
go zakupił i uporządkował.

KD: Ziemia, na której znajduje się cmen-
tarz, została oddana przez gminę pod 
przetarg. I o tej sytuacji dowiedziała się 
Pani mama.

AB: Tak, moja mama pracowała w gminie 
i o niczym nie wiedziała. Dopiero kiedy od-
wiedził ją jeden z radnych i podpytał o sprze-
daż działek w Gostkowie, w tym cmentarza, 
moja mama bardzo się zdziwiła, a jedno-
cześnie informacja bardzo ją zasmuciła. 
Z jednej strony zdawała sobie sprawę z mar-
nej kondycji cmentarza, był zaśmiecony, 
przerośnięty chwastami i krzakami. Z dru-
giej strony świadomość utraty czegoś, przy 
czym się dorastało, z czym ma się odległe 
wspomnienia, powoduje, że w człowieku 
budzi się chęć odratowania, przywrócenia 
dawnego kształtu. 

KD: W gminie obok na ewangelicki kościół 
również został ogłoszony przetarg. Ktoś go 
kupił i zrównał z ziemią. 

AB: To był kościół ewangelicki w Starych 
Bogaczowicach; w miejscowości, w której 
mieszkała moja mama. Kościół był w dobrym 
stanie technicznym, nie groził zawaleniem, 
nie był dla nikogo zagrożeniem. Osoba, która 
zakupiła kościół, miała również w planach 
kupno tamtejszego cmentarza. Każdy, kto 
dowiadywał się o istnieniu kościoła na tej 
ziemi, nie był zainteresowany zakupem dział-
ki. Dlatego teren szybko zaczął zarastać i tak 
jest do dziś.

KD: Kiedy Pani mama dowiedziała się 
o zburzeniu kościoła, zdecydowała się na 
radykalny krok?

AB: Mama była tym incydentem bardzo 
przejęta. Rozmawiała z moim bratem, z bli-
skimi. Wtedy jeszcze nie myślała o przejęciu 
tego miejsca, nie sądziła, że może coś zmie-
nić. Finalnie wspólnie podjęłyśmy decyzję 
o wykupie cmentarza.

KD: Na jaką kwotę wyceniony był cmentarz?
AB: Koszt cmentarza mieszczącego się 

na półhektarowej ziemi wyniósł dwa i pół 
tysiąca złotych.

KD: Jak wygląda obecna sytuacja kościoła 
ewangelickiego w Gostkowie?

AB: Kościół został posprzątany. Wywie-
ziono z niego wszystkie śmieci, z ingerencją 
koparki. Nie wiem, czy konserwator wyraził 
zgodę na użycie ciężkiego sprzętu przy po-
rządkowaniu kościoła. Było tam dużo gruzu, 
śmieci czy popiołu, który wyrzucali mieszkań-
cy. Mogły znajdować się również przedmioty 
sakralne należące do kościoła. Właściciele 
uporządkowali teren, koszą trawę, cały czas 
śmieci są wywożone.

KD: Czy dzięki Waszej działalności na 
cmentarzu właściciel odczuwa presję, żeby 
bardziej dbać o kościół? Odwiedza was 
wiele osób, które robią zdjęcia, ciesząc się 
z przywrócenia dawnego kształtu cmen-
tarzowi.

AB: Dopóki był jeden właściciel, którego 
znałyśmy, miałyśmy nadzieję, że będzie-
my działać razem pod patronatem fundacji 
i wspólnie zadbamy o świetność cmentarza 
i kościoła. Na chwilę obecną kościół znajduje 
się w posiadaniu sześciorga właścicieli, tzn. 
trzech małżeństw. Niestety bardzo im prze-
szkadzało, że przyjeżdża do nas tak dużo 
odwiedzających, że istniejemy w mediach. 
Początkowo temat był bardzo nośny, ponie-
waż interesowały się nami wszystkie telewizje. 
Pojawiła się z ich strony zawiść. Zaczęli mieć 
pretensje, że ludzie z cmentarza przechodzą 
do kościoła. Teren jest ogrodzony siatką. 
Pilnują, żeby nikt do kościoła nie wchodził, 
tłumacząc, że coś może spaść na głowę. Dla-
tego nasz cmentarz również został ogrodzony. 
Jest to zabezpieczenie przed zwierzętami 
oraz przed pretensjami właścicielek i wła-
ścicieli kościoła. Zastanawiałyśmy się nad 
zakupem kościoła. Ale jest to potężna bu-
dowla, wtedy nie wiedziałyśmy, że powstanie 
Fundacja Anna w Gostkowie, że będzie tyle 
chętnych osób do pomocy. Spodziewałam się 
współpracy z właścicielem kościoła, którego 
znałam. Chciałam, żeby kościół był zabezpie-
czony i ogólnie dostępny. Od zakupu minęło 
już sześć lat. Było dużo czasu na pozyskanie 

środków czy zabezpieczenie gzymsów. Można 
było organizować tam spotkania, żeby kościół 
zaczął służyć ludziom. Właściciele traktują 
to jako ich własność prywatną, niedostęp-
ną innym. Moim zdaniem zabytki powinny 
służyć wszystkim, być ogólnie dostępne, 
szczególnie że kościół zbudowali ludzie dla 
siebie nawzajem. Ten temat jest dla mnie 
bardzo bolesny i nie mogę się pogodzić z lo-
sem kościoła. Właściciele ograniczają się do 
koszenia trawy, grillowania i szeroko pojętej 
rodzinnej rekreacji.

KD: Uważam, że świetnie dajecie sobie radę, 
dbając o cmentarz. Jakie towarzyszyło wam 
uczucie, kiedy go kupiłyście? 

AB: W obecności wójta podpisałyśmy akt 
notarialny. Później nastąpiło przekazanie 
cmentarza. Przeszliśmy przez zarośnięty 
pokrzywami teren. Urzędnicy mieli ze sobą 
całą dokumentację dotyczącą cmentarza, któ-
rą nam przekazali. Po dwóch latach od tego 
wydarzenia miałyśmy pierwsze ekumeniczne 
nabożeństwo na cmentarzu, z księdzem pro-
boszczem z kościoła katolickiego w Gostkowie 
i z księdzem Stawiakiem z Kościoła Pokoju 
z Jawora. Wydzieliłyśmy na nim ścieżkę, ale 
dalej wyglądem przypominał pobojowisko. 
Dużo wyciągnęłyśmy z ziemi nagrobków, 
uporządkowałyśmy wszystko, ale i tak widać 
było duże zniszczenia na cmentarzu.

KD: Ciekawa jestem reakcji mieszkańców 
Gostkowa, kiedy dowiedzieli się, że chcecie 
przywrócić dawną świetność tego miejsca. 
Ewangelicki cmentarz, jeszcze niemiecki. 
Wiemy, że na terenach odzyskanych ten 
temat wzbudza emocje.

AB: Na pewno części osób to nie obcho-
dziło. Ale były też głosy osób, które wolały, 
żebyśmy to zostawiły w spokoju i najlepiej nic 
tam nie robiły. Myślę, że teraz ci ludzie, którzy 
mieszkają w Gostkowie, mają poczucie winy 
z powodu zaniedbań, jakie poczynili w sto-
sunku do cmentarza. Przecież tego miejsca 
nie zniszczyły działania wojenne, tylko lu-
dzie, którzy tam zamieszkali. Czują się winni, 
woleliby zostawić to w takim stanie, w jakim 
było, niż cokolwiek zmienić na lepsze. Widzę 
też przełom. Ich podejście się zmienia. W ze-
szłym roku realizowałyśmy kilka projektów 
dotyczących cmentarza. Dostałyśmy granty 
na renowacje i inne działania. Żeby otrzymać 
je, musiałyśmy mieć poparcie mieszkańców, 
zdobyć ich głosy. Oprócz głosów, mieszkańcy 
sami zaczęli dbać o cmentarz. Zobaczyli, że 
przyjeżdża tu wiele ludzi, wolontariusze z Pol-
ski. Traktują cmentarz jako miejsce pamięci, 
gdzie leżą zwykli ludzie, którzy tu mieszkali, 
pracowali, uprawiali pola. Mieszkańcy zaczę-
li chwalić się tym miejscem przed innymi. 
Przyprowadzają swoje rodziny, znajomych. 

S c h le  s ie  n  h eute     |  ś l ą s k  D z i ś



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 45

Cmentarz jest otwarty, w każdej chwili można 
wejść, pochodzić. Latem i jesienią jest nas tam 
dużo. Ci mieszkańcy, którzy omijali nas sze-
rokim łukiem, krytykowali, teraz widzą w tym 
miejscu potencjał, lubią się nim chwalić. 

KD: I widzą Wasze dobre serce. Próbujecie 
pokazać to, co dobre. 

AB: To są lata ciężkiej pracy. Pracy na 
cmentarzu, rozmawiania z tymi ludźmi. 
Często było tak, że ludzie tylko zaglądali, nie 
wchodzili na teren. Ale zawsze z życzliwym 
uśmiechem mówili „dzień dobry”. 

KD: Skąd ludzie dowiadywali się o Was?

AB: Na pewno był to Facebook. Ale pa-
miętam taką sytuację, kiedy przyjechała do 
nas pani fotograf, która lubi takie miejsca. 
Przyjechała, żeby zrobić zdjęcia kościoła, ale 
kiedy zauważyła obok cmentarz, postanowiła 
tam wejść. Spotkała moją mamę i zaczęły 
rozmawiać. W trakcie rozmowy moja mama 
zadzwoniła do mnie, żebym przyjechała. Na-
sza rozmowa przedłużyła się do tego stopnia, 
że znalazłyśmy się w domu mojej mamy i dalej 
rozmawiałyśmy przy kawie. Była zachwycona 
wszystkimi detalami na nagrobkach. Zrobiła 
piękne zdjęcia, które nam przysłała. Pokazała 
nam, jak założyć stronę fundacji w Internecie, 
konto na Facebooku. Kiedy strona zaczę-
ła funkcjonować, spotkaliśmy się z ludźmi 

z Konina ze stowarzyszenia Frydhof, którzy 
również zajmują się cmentarzami. Zoba-
czyłyśmy, że nie trzeba wstydzić się pracy 
na niemieckim cmentarzu. Nawiązałyśmy 
kontakt i przyjechali do nas, pokazać, jak 
pracują, co robią. Na Dolnym Śląsku to nie 
jest takie powszechne. Nie wiedziałyśmy, czy 
możemy ingerować w nagrobki. Poza tym nie 
znałyśmy ewangelików, nie wiedziałyśmy, 
jakie jest ich podejście do pracy na cmenta-
rzu. Siła w mediach społecznościowych jest 
ogromna. Trzeba cały czas się pokazywać, 
pokazywać naszą pracę włożoną w cmentarz. 
Wioletta, nasza fotografka, powtarzała, że 
ludzie muszą się o tym dowiedzieć, bo to jest 
wyjątkowe, co robimy. A ja na początku nie 
miałam takiego poczucia. Robiłyśmy to, co 
każdy powinien zrobić. Uporządkować, wy-
ciąć chwasty, podnieść wywrócone nagrobki, 
żeby miejsce zaczęło przypominać cmen-
tarz, a nie śmietnik. Dzięki jej przekonaniu 
o wyjątkowości całego przedsięwzięcia same 
zaczęłyśmy tak myśleć. To nie jest tylko ciężka 
praca, ale radość, że zobaczą to inni. Piękne 
rzeźbione w kamieniu nagrobki, każdy jest 
inny, wyjątkowy.

KD: Też tam byłam i potwierdzam. Wasz 
cmentarz jest wyjątkowy.

AB: Zawsze powtarzam, że to miejsce przy-
ciąga dobrych, pozytywnych ludzi, którzy 
jak raz nas odwiedzą, zaczynają przyjeż-
dżać regularnie. Są z nami, a każdy wnosi 
coś od siebie.

KD: Czy wiedza na temat wyznania ewange-
licko-augsburskiego w Gostkowie istniała, 
nim zainteresowałyście się cmentarzem?

AB: W Gostkowie żyła pani Saganowa, któ-
ra była Niemką. Całe życie po wojnie chodziła 
do kościoła katolickiego. Mieszkając przy 
cmentarzu, nie poczuwała się do tego, żeby 
o niego dbać. Ale kiedy zobaczyła, jak my 
dbamy, była bardzo zadowolona. Podobało 
jej się, jak kwitną róże, jaki panuje porządek. 
Ewangelików w Gostkowie już nie ma. Naj-
bliższym był ksiądz z Wałbrzycha. Kiedyś 
panie z mniejszości niemieckiej zaprosiły 
nas do siebie. Następnie poznałyśmy panią 
Bożenę, ona też była na cmentarzu. Do dziś 
mamy kontakt, ponieważ często jeździmy do 
kościoła do Świdnicy.

KD: Odwiedzający turyści zapewne zadają 
pytania o wyznanie zmarłych. Jak odpo-
wiadacie?

AB: My nigdy nie używamy słowa „ponie-
mieckie” w stosunku do cmentarza. Życzliwy 
nam kamieniarz, który pochodzi z Beskidu 
Niskiego, również jest uczulony na słowo 
„poniemiecki”. Cały czas powtarza, że nie ma 
cmentarzy „popolskich” na wschodzie, nie ma 

Grabmal der Familie Ullrich
Grobowiec rodziny Ullrichów

S c h le  s ie  n  h eute     |  ś l ą s k  D z i ś



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 46

cmentarzy „poukraińskich” czy „politewskich”. 
Są polskie, litewskie i tak samo powinno być 
z niemieckimi. Cmentarz niemiecki, ewange-
licki albo cmentarz dawnych mieszkańców 
Gostkowa. Poznałyśmy przez Internet pana 
z Opola, który znalazł dla nas bardzo dużo 
informacji archiwalnych na temat historii 
cmentarza, kościoła, o tym, dlaczego ewange-
licy podjęli decyzję o założeniu cmentarza, bo 
wcześniej chowano ich wspólnie z katolikami 
przy kościele katolickim. Ten pan zdobył 
pieczęć kościoła, która znajdowała się pod 
dokumentem dotyczącym prac remontowych 
kościoła ewangelickiego w Gostkowie. I tę pie-
częć wykorzystaliśmy w logo naszej fundacji, 
która pięknie się w nim komponuje. Cmen-
tarz powstał w 1856 roku. Na jednej z tablic 
informacyjnych na cmentarzu znajduje się 
regulamin z 1902 roku przetłumaczony na 
język polski, w którym znajdują się kwestie 
dotyczące pochówku zmarłych, kosztów tegoż 
pochówku, postawienia pomnika oraz sprawy 
związane z chrztem. Wszystko szczegółowo 
opisane, stąd wiemy, jak to działało. Posia-
damy listę wszystkich pastorów, którzy byli 
w Gostkowie. 

KD: Gdyby mogła Pani wymienić najtrudniej-
sze i najpiękniejsze momenty Waszej pracy 
przy odbudowie cmentarza, co by to było?

AB: Na pewno najtrudniejsze były począt-
ki. Pamiętam całą euforię związaną z pomyśl-
nym przetargiem i zakupem cmentarza. Po 
całym dniu pracy na cmentarzu powiedzia-
łam do mamy, że w ogóle nie widać naszej 
pracy. Dopadło mnie poczucie osamotnienia 
i pojawiło się dużo wątpliwości, czy aby na 
pewno damy radę. Następnie świadomość, 
że na cmentarzu są dwa otwarte grobowce 
ponieważ ukradziono z nich płyty granitowe. 
Bałam się, że ktoś może tam wpaść, może 
tam grzebać, cmentarz znajduje się przy 
samej drodze i nie był ogrodzony. Tam była 
ogromna dziura w ziemi, z którą nie dało się 
nic zrobić. Po jakimś czasie, kiedy cmentarz 
nadal nie był ogrodzony, ktoś ukradł me-
talowe koła służące do podnoszenia tych 
płyt. Kiedy to zobaczyłam, mój zapał ostygł. 
Słyszałyśmy historię, że ktoś robi drewniane 
drzwi, które potem sprzedaje do Niemiec. Na 
środku tychże drzwi umieszcza takie meta-
lowe kołatki, które są jednocześnie ozdobą. 
I myślę, że te ukradzione obręcze były wy-
korzystane do tego celu. Przykre było to, że 
my naprawdę staramy się, żeby to miejsce 
„żyło”, wkładamy w to nasz trud, pieniądze, 
i czas. Cały czas towarzyszyło nam poczucie 
osamotnienia, ponieważ w całe to przedsię-
wzięcie na początku byłyśmy zaangażowane 
tylko my i nasza rodzina.

KD: To teraz przejdźmy do tych pięknych 
chwil, radosnych.

AB: Odetchnęłam, kiedy cmentarz udało 
się ogrodzić. Otwarte grobowce przestały stra-
szyć, kiedy przykryliśmy je belkami z uciętych 
drzew. Jednak w dalszej perspektywie chcie-
liśmy przykryć je granitowymi płytami, żeby 
oddać zmarłym należny im szacunek. Kiedy 
udało się odbudować i zabezpieczyć kaplicę, 
poczułyśmy prawdziwą dumę i radość. Ka-
plica wygląda przepięknie, ale nie miałyśmy 
na to żadnych środków. Moja mama z Panem 
Tadeuszem sama postawiła rusztowania. Szu-
kając sponsorów, dzwoniłam do różnych firm, 
w radiu usłyszałam reklamę firmy „Dachpol” 
z Jeleniej Góry. Zadzwoniłam tam, wyjaśni-
łam, czego potrzebuję, na co potrzebne mi 
są materiały budowlane. Okazało się, że ta 
firma znajduje się obok „Biedronki”, która 
została postawiona na dawnym cmentarzu 
ewangelickim. Udało się uratować trzy na-
grobki, ponieważ buldożer szybko zrównał 
teren z ziemią. Właściciel podarował nam 
dachówkę i materiały na wykończenie bu-
dowli. Zależało mu na jakości tej kaplicy. 

KD: To był naprawdę wyjątkowy moment, 
teraz kaplica wygląda przepięknie.

AB: Postawiłyśmy w niej gabloty, w których 
znajdują się porcelanowe tabliczki nagrobne. 
Wcześniej trudno było je do czegoś przy-
mocować, bo są małe. Teraz znalazły swoje 
miejsce w kaplicy.

KD: Wasze działania są bardzo widoczne, 
roznoszą się szerokim echem również w Eu-
ropie. Czy odezwali się do Was potomkowie 
pochowanych tam osób? Odwiedzili Was? 

AB: I w tym momencie pojawia się ta dru-
ga radosna chwila, moment dla nas ważny. 
Przyjechał do nas z Niemiec Piotr. Kiedy 
przyjechał pierwszy raz, wiedział o naszej 
działalności i był przygotowany do spotkania. 
Przywiózł nam księgi dotyczące historii Gost-
kowa: kronikę, księgę zgonów oraz kronikę 
pisaną przez nauczyciela ewangelickiego. 
Drugi jego przyjazd spowodował pozytywnie 
zdziwienie. Spodziewając się widoku chasz-
czy i krzaków, Piotr zobaczył odnowione 
nagrobki; tablice, z których można wiele 
odczytać. Szukał konkretnej rodziny, ale 
nie znalazł. Przyjechał kolejny raz ze swoją 
mamą i ciocią, które przywiozły ze sobą kilka 
fotografii Gostkowa. Spotkanie dało nam 
dużo radości.

KD: Czy od kiedy pracujecie na cmentarzu, 
znalazłyście coś, co Was najbardziej ujęło 
w poszukiwaniach?

AB: Takich znalezisk jest wiele. Pierwsza 
rzecz, która nas zachwyciła, to nagrobek Anny 
Rene. Kiedy pracowałyśmy intensywnie, ko-
piąc w ziemi, wyciągnęłyśmy zachowany 
w idealnym stanie nagrobek; z porcelano-
wą twarzą Chrystusa, ze złoconymi literami 

i ozdobami. Dodatkowo znalazłyśmy duże 
słoje, których zawartość, zgodnie z procedurą, 
przekazałyśmy konserwatorowi zabytków. 
Okazało się, że w tych słojach były kobie-
ce ubrania, tj. spódnica, garsonka i żakiet. 
Wszystko owinięte w gazetę. Później jeszcze 
kilkakrotnie natrafiałyśmy na słoiki z ubrania-
mi czy obrusami. Słoje znajdowały się obok 
grobów. Nie były głęboko zakopane. Obecnie 
cały czas są z nami, jeden znajduje się w ga-
blocie. Nikt do dzisiaj nie potrafi wyjaśnić, 
skąd wzięły się te ubrania, dlaczego zostały 
włożone do słojów i zakopane pod ziemią. 

KD: Może znajdzie się wśród czytelników 
ktoś, kto będzie znał odpowiedź na to py-
tanie. Prosimy, żeby odezwali się Ci, którzy 
posiadają wiedzę na ten temat. 

AB: Niesamowite są też porcelanowe ta-
bliczki, które tak pieczołowicie sklejamy, 
przywracamy im dawny wygląd. Są pięknie 
namalowane, kolorowe. Pochodzą z fabryk 
porcelany z Bolkowa i Wałbrzycha. Na pewno 
można je określić jako unikaty.

KD: Jakie obieracie sobie cele na przyszłość 
jako Fundacja Anna w Gostkowie? 

AB: Na pewno w tym roku mamy zamiar 
zorganizować obóz wolontariacki dla ludzi, 
którzy działają na cmentarzach w innych 
rejonach Polski. Jest dużo grup, które chcą nas 
odwiedzić w Gostkowie. Podczas wręczenia 
nagród im. Anny Wazówny w Warszawie 
poznałyśmy wiele osób. Chciałybyśmy też 
zorganizować warsztaty kamieniarskie, dzięki 
którym uczestnicy mogliby zdobyć konkretną 
wiedzę i przełożyć ją na działalność na swo-
ich cmentarzach.

Na wniosek naszej pastorowej Katarzyny 
Długosz Fundacja Anna z Gostkowa w roku 
2021 otrzymała Nagrodę im. królewny 
Anny Wazówny, która przyznawana jest 
osobom i organizacjom z Polski i zagra-
nicy szczególnie zasłużonym dla Kościoła 
Ewangelicko-Augsburskiego. Wręczana jest 
corocznie w okolicach Święta Reformacji. 
Jak przekazała mediom rzecznik Kościoła 
luterańskiego w Polsce Agnieszka Godfre-
jów-Tarnogórska, „Kapituła, jednogłośnie 
decydując o przyznaniu nagrody, doce-
niła działalność fundacji, która powsta-
ła w 2016 r. w celu ratowania cmentarza 
ewangelickiego dawnych mieszkańców 
Gostkowa i okolicznych miejscowości. Ka-
pituła podkreśliła, że w Polsce działa wiele 
organizacji i osób fizycznych, które zajmują 
się ochroną starych nekropolii, którym 
należy również podziękować za opiekę 
nad ewangelickimi miejscami spoczynku”.

– od Redakcji

S c h le  s ie  n  h eute     |  ś l ą s k  D z i ś



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 47

S c h le  s ie  n  h eute     |  ś l ą s k  D z i ś

|  Revitalisierungsarbeiten auf dem alten 
evangelischen Friedhof Reichenbach.

Nachdem unsere Initiative zur »Erhaltung 
schlesischer Kulturgüter« im letzten Jahr 
zusammen mit der Gemeinde Schreiberhau 
den dortigen Friedhof mit dem Grab Carl 
Hauptmanns revitalisierten, sind wir in die-
sem Jahr einem Wunsch der Reichenbacher 
Bürger Eugeniusz Fuchs, Hanna Szurczak 
und der dortigen stellvertretenden Bürger-
meisterin Dorota Pieszczuch nachgekommen 
und halfen bei der Revitalisierung des alten 
örtlichen evangelischen Friedhofes.

1954 kam der ursprünglich aus Łaznowska 
Wola (dt. Grömbach) stammende 15-jähri-
ge Eugeniusz Fuchs nach Reichenbach in 
Niederschlesien, um den Beruf des Funk-
technikers in den dortigen »Zakłady Radio-
we Diora« (Diora Radio Werken) – ehemals 
»Telefunken« – zu erlernen. Schon damals 
interessierte er sich für das Schicksal des 
riesigen evangelischen Friedhofs in Rei-
chenbach und versuchte seine Geschichte 
zu erforschen.

Hanna Szurczak, die auch aus Łaznowska 
Wola stammt, beschäftigt sich damit, wie wir 
die Geschichte evangelischer Friedhöfe er-
kunden und sie vor der Zerstörung bewahren. 
Fuchs und Szurczak nahmen daher Kontakt 
zu uns auf und besuchten uns letztes Jahr 
mit Frau Pieszczuch bei unseren Arbeiten 
in Schreiberhau.

Der Friedhof, der in diesem Jahr sein 
150-jähriges Jubiläum feiert, ist der einzige 
evangelische Friedhof, der in Reichenbach 
mit ca. 200 Gräbern erhalten geblieben ist. 
Offiziell wurde er am 3. April 1872 eröffnet. 

An der Wand im westlichen Teil hängen noch 
Epitaphien mit Inschriften, die an die dort 
bestatteten evangelischen Bürger Reichen-
bachs erinnern. Man schätzt das hier ca. 5000 
Menschen begraben wurden.

Nach 1945, als aus dem ehemaligen Rei-
chenbach Rychbach und später Dzierżoniów 
wurde, wurde der Friedhof noch bis 1957 für 
Bestattungen genutzt. Später begann er zu 
überwachsen und wurde größtenteils de-
vastiert.

Einige Reinigungsarbeiten wurden schon 
vor unserem Einsatz vom Magistrat durch-
geführt. Am 25. März und 22. April kamen 
wir dann mit unserer Erfahrung hinzu und 
begannen zusammen die ersten Aktionen 

zur Säuberung der Nekropole. Zudem sind 
weitere Einsätze dort geplant.

Die Revitalisierung des Friedhofs Reichen-
bach ist nur der Anfang der Arbeit. Später 
werden die Namen auf den Grabsteinen auf-
geschrieben und auf den Webseiten unserer 
Dachorganisation der »Landsmannschaft 
Schlesien«/ »Landesverband Sachsen-Schle-
sische Lausitz« und im »Schlesischen Got-
tesfreund« veröffentlicht. Wie bei anderen 
Friedhöfen in Niederschlesien, um die wir 
uns gekümmert haben, hoffen wir, dass die 
Nachkommen der begrabenen Menschen 
zu Wort kommen werden. Ihre Geschichten 
sollen in Erinnerung bleiben und für nach-
folgende Generationen festgehalten werden.

Jörg Giessler

Ehre den Toten 
Cześć zmarłym

Eine Freiwilligengruppe nach den 
Renovierungsarbeiten
Grupa wolontariuszy po pracach 
renowacyjnych.



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 48

Ich möchte mich hiermit nochmals in 
dieser Form bei allen Beteiligten und Helfern 
dieser Aktion bedanken. Zudem auch für die 
uns zur Erstellung dieses Textes vermittel-
ten Informationen.

|  Prace rewitalizacyjne na starym cmen-
tarzu ewangelickim w Reichenbach.
W ubiegłym roku w ramach naszej ini-
cjatywy „Ochrona dóbr kultury śląskiej” 
przeprowadziliśmy wspólnie z gminą Schre-
iberhau rewitalizację miejscowego cmen-
tarza z grobem Carla Hauptmanna. Tym 
razem spełniliśmy życzenie mieszkańców 
Reichenbach: Eugeniusza Fuchsa, Hanny 
Szurczak oraz miejscowej wiceburmistrz 
Doroty Pieszczuch i wspomogliśmy re-
witalizację starego miejscowego cmenta-
rza ewangelickiego.

W 1954 roku 15-letni Eugeniusz Fuchs, 
pochodzący z Łaznowskiej Woli (niem. 
Grömbach), przyjechał do Reichenbach 
na Dolnym Śląsku, aby w tamtejszych 
„Zakładach Radiowych Diora”– dawniej 
„Telefunken” – uczyć się zawodu techni-
ka radiowego. Już wtedy interesował się 
losem ogromnego cmentarza ewangelic-

kiego w Reichenbach i starał się zgłębić 
jego historię.

Hanna Szurczak, która również pochodzi 
z Łaznowskiej Woli, jest zainteresowana 
sposobami i metodami, za pomocą których 
odkrywamy historię cmentarzy ewange-
lickich i chronimy je przed zniszczeniem. 
Dlatego też pan Fuchs i pani Szurczak 
skontaktowali się  z nami i odwiedzili nas 
w zeszłym roku wraz z panią Pieszczuch 
w trakcie naszych prac w Schreiberhau.

Cmentarz, który w tym roku obchodzi 
150-lecie istnienia, jest jedynym zachowa-
nym w Reichenbach cmentarzem ewange-
lickim, składającym się z około 200 grobów. 
Jego oficjalne  otwarcie nastąpiło 3 kwietnia 
1872 roku. Na ścianie w części zachodniej 
znajdują się zachowane epitafia z napisami 
upamiętniającymi pochowanych tam ewan-
gelickich mieszkańców Reichenbach. Sza-
cuje się, że pochowano tam około 5000 osób.

Po 1945 roku, kiedy dawny Reichenbach 
stał się Rychbachem, a później Dzierżo-
niowem, cmentarz służył do pochówków 
jeszcze do 1957 roku. Później zaczął zarastać 
i został w większości zdewastowany.

Część prac porządkowych została już 
przeprowadzona przez magistrat przed 

naszym przyjazdem. Następnie 25 marca 
i 22 kwietnia dołączyliśmy do nich, aby 
z wykorzystaniem naszego doświadcze-
nia wspólnie rozpocząć pierwsze dzia-
łania mające na celu uporządkowanie 
nekropolii. Ponadto planowane są tam 
kolejne działania.

Rewitalizacja cmentarza w Reichen-
bach to dopiero początek prac. W dalszej 
kolejności nazwiska na nagrobkach zosta-
ną spisane i opublikowane na stronach 
internetowych naszej organizacji patro-
nackiej "Landsmannschaft Schlesien"/ 
"Landesverband Sachsen-Schlesische Lau-
sitz" oraz w "Schlesischer Gottesfreund". 

Podobnie jak w przypadku innych 
cmentarzy na Dolnym Śląsku, którymi 
się zajmowaliśmy, mamy nadzieję, że wy-
powiedzą się potomkowie pochowanych 
tam osób. Ich historie powinny być zapa-
miętane i zapisane dla przyszłych pokoleń.
Korzystając z okazji, chciałbym jeszcze 
raz podziękować wszystkim osobom za-
angażowanym i pomagającym w realizacji 
tego projektu. Równocześnie pragnę po-
dziękować im za informacje, które prze-
kazali nam na potrzeby przygotowania 
tego tekstu.

G e s c h i c h te   S c h le  s ie  n s  |  Hi  s t o ria    Śl  ą s ka

Wrocław-Sępolno – historia (do 1945)
Breslau-Zimpel

|  Wir möchten Sie einladen, den ersten 
einer Reihe von Artikeln zu lesen, die von 
einem lokalen Historiker, Herrn Stanisław 
Żółkiewski, verfasst wurden und die Ge-
schichte von Zimpel – dem Bezirk, in dem 
sich unsere Gemeinde befindet – erzählen. 
In den nächsten Ausgaben unserer Vier-
teljahresschrift werden wir die Geschichte 
der wichtigsten Gebäude Zimpel vorstellen 
– einem der drei Stadtteile von Wrocław, 
die im Zweiten Weltkrieg nicht zerstört 
wurden (von der Redaktion).

Viele Jahrhunderte lang war das Gebiet 
des heutigen Zimpel für eine Besiedlung 
nicht geeignet. Das Land hier war sumpfig, 
wassergesättigt und oft überschwemmt. Erst 
mit dem Bau von zwei Kanälen (zwischen 
1913 und 1917), einem Hochwasser – 

und einem Schifffahrtskanal, wurde 
das Gebiet trockengelegt und für eine 
Wohnbebauung in einer Stadt vorbereitet, 
die mit Wohnungsproblemen zu kämpfen 
hatte. Bemerkenswert ist, dass Breslau 
zu dieser Zeit die bevölkerungsreichste 
Stadt Deutschlands war (auf einen Hektar 
kamen bis zu 116 Einwohner). In Berlin 
waren es nur – 46 Personen und in Köln 
– 28 Personen. Diese Situation zwang die 
damalige Stadtverwaltung unter der Leitung 
von Bürgermeister Georg Bender, die Stadt 
zu erweitern. Der damalige Baureferent der 
Stadt, Max Berg, spielte dabei eine wichtige 
Rolle. 

Die Anlage der Zimpel-Siedlung bezieht 
sich auf die städtebaulichen Konzepte des 
deutschen Architekten Bruno Taut, die in 

seinem 1919 erschienenen Buch „Die Stadt-
krone“ über die Gestaltung von Gartensied-
lungen zum Ausdruck kamen. Der Berliner 
Bruno Taut war seinerzeit einer der Pioniere 
dieser Art der Siedlungsgestaltung. Von ihm 
entworfen sind unter anderem die Berliner 
Ständegärten: Falkenberg (1913-1916) und 
die UNESCO-Welterbestätte, die hufeisenför-
mige Siedlung Britz-Hufeisensiedlug (1925-
1930). Die Siedlung Zimpel/Sepolno wurde 
zwischen 1919 und 1929 von den traditionell 
orientierten Architekten Paul Heim und Her-
mann Wahlich entworfen. Die Fotografien 
der einzelnen Bauabschnitte aus den Jahren 
1919-1926 zeigen, wie der ursprüngliche 
Grundriss der Siedlung während der Planung 
und der anschließenden Bauphase bewahrt 
wurde: die organisch-zeichnerische Form 

Stanisław Żółkiewski



﻿

ch
ri

st
o

ph
o

ri
 b

o
te

 n
r 

2-
3/

20
22 49

G e s c h i c h te   S c h le  s ie  n s  |  Hi  s t o ria    Śl  ą s ka

Wrocław-Sępolno – historia (do 1945)

des Grundrisses mit den bogenförmig in das 
Siedlungsgefüge eintretenden Hauptstraßen 
Meisenweg und Mowenweg (heute: Kosyn-
ierów Gdyńskich und Partyzantów), dem 
grünen Platz („Zimpelerwiese“, heute: Pows-
tańców Warszawskich Platz) und den öffent-
lichen Gebäuden (Schule und evangelische 
Kirche).Im südlichen Teil der Siedlung (der 
späteren Bauphase der Siedlung) bestand die 
Bebauung aus längeren Wohnblöcken als bei 
den zuvor gebauten Häusern im nördlichen 
Teil. Auf einer Fläche von etwa 100 Hektar 
waren 2.200 Wohnungen für 10.000-12.000 
Einwohner vorgesehen. Die überwiegend 
zweigeschossigen Gebäude waren mit einem 
hohen Einzel-, Doppel – oder Walmdach ge-
deckt. Die Mehrfamilienhäuser, Einfamilien 
– und Reihenhäuser, enthielten Wohnungen 
mit einer Größe von 50-125 m2. Zu jeder 
Wohnung gehörte ein Garten von 80-500 m2. 
Die gesamte Zimpelsiedlung wurde 1924 nach 
Breslau eingemeindet und 1935 fertiggestellt. 
Die überwiegende Mehrheit der Bewohner 
waren Beamte des mittleren Dienstes, für 
die das Wohnen in einer solchen modernen 
Siedlung einen sozialen Aufstieg bedeutete. 
Es bleibt bis heute ein Rätsel, ob die Form der 
Siedlung nur zufällig dem Wappen mit dem 
schlesischen Adler ähnelt. 

|  Serdecznie zapraszamy Państwa do za-
poznania się z pierwszym z serii artykułów 
autorstwa lokalnego historyka p. Stanisława 
Żółkiewskiego opowiadających historię Sę-
polna – dzielnicy w której mieści się siedziba 
naszej parafii. W kolejnych numerach 
naszego kwartalnika przedstawimy dzieje 
kluczowych obiektów Sępolna – jednej 
z trzech dzielnic Wrocławia, które nie uległy 
zniszczeniu w czasie II Wojny Światowej 
(od redakcji).

Przez wiele wieków obszar dzisiejszego 
Sępolna nie sprzyjał osadnictwu. Ziemia 
była tu zabagniona, podmokła, wielokroć 
zalewana powodziami. Dopiero budowa 
(w latach 1913-1917) dwóch kanałów: powo-
dziowego i żeglugowego, pozwoliła osuszyć 
i przygotować teren do zabudowy mieszkalnej 
w mieście, które borykało się z kłopotami 
mieszkaniowymi. Co warte podkreślenia, 
ówczesny Breslau był najbardziej zaludnio-
nym miastem Niemiec (na jeden hektar przy-
padało aż 116 osób. W Berlinie było to tylko  
46 osób, a w Kolonii – 28 osób. Taka sytuacja 
zmusiła ówczesne władze lokalne na czele 
z nadburmistrzem Georgiem Benderem do 
rozbudowy miasta. Duży udział miał w tym 
procesie ówczesny miejski radca budowlany 
– Max Berg. 

Rozplanowanie osiedla Zimpel nawiązuje 
do koncepcji urbanistycznych niemieckiego 
architekta Bruno Tauta, jakie znalazły wyraz 
w jego książce wydanej w 1919 roku pt: „Die 
Stadtkrone”, opisującej projektowanie osiedli 
ogrodowych. Berlińczyk Bruno Taut w tym 
czasie był jednym z prekursorów projekto-
wania tego typu osiedli. Zaprojektowane 
przez niego zostały między innymi berlińskie 
osiedla-ogrody: Falkenberg (1913-1916) oraz 
wpisane na listę światowego dziedzictwa kul-
turowego UNESCO, osiedle w kształcie pod-
kowy – Britz-Hufeisensiedlug (1925-1930). 
Osiedle Zimpel/Sępolno zaprojektowane 
zostało w latach 1919-1929 przez tradycjonal-
nie zorientowanych architektów, Paula Heima 
i Hermanna Wahlicha. Przedstawione zdjęcia 
poszczególnych etapów z lat 1919-1926 po-
kazują, jak w trakcie projektowania i kolej-
nych faz budowy zachowano pierwotny plan 
osiedla: organiczno-rysunkowa forma planu 
z łukowatymi, wchodzącymi w tkankę osiedla 
głównymi ciągami ulic Meisenweg i Mowen-
weg (dziś: Kosynierów Gdyńskich i Partyzan-
tów), zielony skwer (,,Zimpelerwiese”, dziś: 
skwer Powstańców Warszawskich) oraz bu-
dynki publiczne (szkoła i kościół ewangelicki). 
W części południowej osiedla (późniejsza 
faza budowy osiedla) zabudowę tworzyły 
dłuższe bloki, niż wybudowane wcześniej 
domy w części północnej. Na powierzchni 
ok. 100 ha przewidziano 2200 mieszkań dla 

10-12 000. mieszkańców. W większości dwu-
kondygnacyjne budynki były kryte wysokim 
dachem jedno-, dwu- lub czterospadowym. 
Wielorodzinne domy, wolno stojące i w za-
budowie szeregowej, zawierały mieszkania 
wielkości 50-125 m2. Do każdego mieszkania 
należał ogródek o powierzchni 80-500 m2. 
Osiedle Zimpel jako całość przyłączono do 
Wrocławia w 1924 roku. Budowę ostatecznie 
zakończono w 1935 r. Zdecydowaną więk-
szość jego mieszkańców stanowili urzędnicy 
średniego szczebla, dla których mieszkanie na 
tak nowoczesnym osiedlu stanowiło awans 
społeczny. Do dziś pozostaje zagadką, czy 
kształt osiedla tylko przypadkiem z lotu ptaka 
przypomina herb z orłem Śląska. 

Karte der Gartenanlage Breslau-Zimpel – 1938
Mapa osiedla ogrodowego Breslau-Zimpel – 1938 rok

Zimpel, ein Jagdhaus bei Breslau 
Kupferradierung von Friedrich Gottlob 
Endler (1763 bis 1822)
Sępolno, domek myśliwski w pobliżu
Wrocławia 1800 rok, zdjęcie ze 
zbiorów Hansa Ulricha Rösnera, 
akwarela Friedricha Gottloba Endlera
(1973-1822).



﻿

Kalendarz parafialny

Wszystkie nabożeństwa z Komunią Świętą, chyba że oznaczono inaczej.

Sierpień

06.08.2022 
Legnica 
Wałbrzych 

sobota 
10:00 DE
13:00 DE

Przemienienie Pańskie

07.08.2022 
kościół św. Krzysztofa 
kościół św. Krzysztofa 
plebania, Sępolno 

niedziela 
10:00 DE
12:00 PL
14:00 EN 

8. niedziela po Trójcy Świętej 

b (ul. Partyzantów 60)

13.08.2022 sobota 9. niedziela po Trójcy Świętej

Lubań 
Cieplice-Zdrój 

10:00 DE
13:00 DE

14.08.2022 niedziela 9. niedziela po Trójcy Świętej

kościół św. Krzysztofa 
plebania, Sępolno 

10:00 DE
12:00 PL b (ul. Partyzantów 60)

21.08.2022 niedziela 10. niedziela po Trójcy Świętej

kościół św. Krzysztofa 
kościół św. Krzysztofa 

10:00 DE
12:00 PL

28.08.2022 niedziela 11. niedziela po Trójcy Świętej 

kościół św. Krzysztofa 
plebania, Sępolno 

10:00 DE
12:00 PL b (ul. Partyzantów 60)

Wrzesień

03.09.2022 sobota 12. niedziela po Trójcy Świętej 

Wałbrzych 13:00 DE

04.09.2022 niedziela 12. niedziela po Trójcy Świętej 

kościół św. Krzysztofa 
kościół św. Krzysztofa 
plebania, Sępolno 

10:00 DE
12:00 PL
14:00 EN b (ul. Partyzantów 60)

08.09.2022 czwartek Dialogi dla wiary, spotkanie dla zainteresowanych 
luteranizmem

plebania, Sępolno  17.30 PL

10.09.2022 sobota 13. niedziela po Trójcy Świętej 

Lubań 
Cieplice-Zdrój 

10:00 DE
13:00 DE

11.09.2022 niedziela 13. niedziela po Trójcy Świętej 

kościół św. Krzysztofa 
plebania, Sępolno 

10:00 DE
12:00 PL b (ul. Partyzantów 60)

15.09.2022 czwartek Dialogi dla wiary, spotkanie dla zainteresowanych 
luteranizmem

plebania, Sępolno 17.30 PL

18.09.2022 niedziela 14. niedziela po Trójcy Świętej 

kościół św. Krzysztofa 
Legnica 
kościół św. Krzysztofa 

10:00 DE
11:00 DE 
12:00 PL

b  (Nabożeństwo z okazji Dziękczynnego Święta Żniw z 
udziałem byłych mieszkańców Legnicy) 

22.09.2022 czwartek Dialogi dla wiary, spotkanie dla zainteresowanych 
luteranizmem

plebania, Sępolno 17.30 PL

24.09.2022 sobota Koło Pań, godz. 15.00 

plebania, Sępolno 15.30

25.09.2022 niedziela 15. niedziela po Trójcy Świętej 

kościół św. Krzysztofa 
plebania, Sępolno 

10:00 DE
12:00 PL b  (ul. Partyzantów 60)

29.09.2022 czwartek Dialogi dla wiary, spotkanie dla zainteresowanych 
luteranizmem

plebania, Sępolno 17.30 PL



﻿

Gemeindekalender

Alle Gottesdienste mit Abendmahl, falls es nicht anders gekennzeichnet wird.

August

06.08.2022 Samstag Verklärung des Herrn

Liegnitz 
Waldenburg 

10:00 DE
13:00 DE

07.08.2022 Sonntag 8. Sonntag nach Trinitatis 

St.-Christophori-Kirche 
St.-Christophori-Kirche 
Pffarhaus, Zimpel 

10:00 DE
12:00 PL
14:00 EN b (ul. Partyzantów 60)

13.08.2022 Samstag 9. Sonntag nach Trinitatis 

Lauban 
Bad Warmbrunn 

10:00 DE
13:00 DE

14.08.2022 Sonntag 9. Sonntag nach Trinitatis 

St.-Christophori-Kirche 
Pffarhaus, Zimpel 

10:00 DE
12:00 PL b (ul. Partyzantów 60)

21.08.2022 Sonntag 10. Sonntag nach Trinitatis 

St.-Christophori-Kirche 
St.-Christophori-Kirche 

10:00 DE
12:00 PL

28.08.2022 Sonntag 11. Sonntag nach Trinitatis 

St.-Christophori-Kirche 
Pffarhaus, Zimpel 

10:00 DE
12:00 PL b (ul. Partyzantów 60)

September

03.09.2022 Samstag 12. Sonntag nach Trinitatis 

Waldenburg 13:00 DE

04.09.2022 Sonntag 12. Sonntag nach Trinitatis 

St.-Christophori-Kirche 
St.-Christophori-Kirche 
Pffarhaus, Zimpel 

10:00 DE
12:00 PL
14:00 EN b (ul. Partyzantów 60)

08.09.2022 Donnerstag Donnerstag Dialoge für den Glauben, regelmäßige 
Begegnungen für Glaubenssuchende

Pffarhaus, Zimpel  17.30 PL

10.09.2022 Samstag 13. Sonntag nach Trinitatis 

Lauban 
Bad Warmbrunn 

10:00 DE
13:00 DE

11.09.2022 Sonntag 13. Sonntag nach Trinitatis 

St.-Christophori-Kirche 
Pffarhaus, Zimpel 

10:00 DE
12:00 PL b (ul. Partyzantów 60)

15.09.2022 Donnerstag Donnerstag Dialoge für den Glauben, regelmäßige 
Begegnungen für Glaubenssuchende

Pffarhaus, Zimpel 17.30 PL

18.09.2022 Sonntag 14. Sonntag nach Trinitatis 

St.-Christophori-Kirche 
Liegnitz 
St.-Christophori-Kirche 

10:00 DE
11:00 DE 
12:00 PL

b  (Ein Gottesdienst anlässlich des Erntedankfests unter 
Beteiligung ehemaliger Einwohner von Liegnitz) 

22.09.2022 Donnerstag Donnerstag Dialoge für den Glauben, regelmäßige 
Begegnungen für Glaubenssuchende

Pffarhaus, Zimpel 17.30 PL

24.09.2022 Samstag Samstag Frauenkreis

Pffarhaus, Zimpel 15.00

25.09.2022 Sonntag 15. Sonntag nach Trinitatis 

St.-Christophori-Kirche 
Pffarhaus, Zimpel 

10:00 DE
12:00 PL b  (ul. Partyzantów 60)

29.09.2022 Donnerstag Donnerstag Dialoge für den Glauben, regelmäßige 
Begegnungen für Glaubenssuchende

Pffarhaus, Zimpel 17.30 PL



Dear Ladies!
I warmly invite you to the meetings of the Women’s Circle
of our parish! I wish it is a time of relaxation, conversation

about the faith and female reflection about all sorts of topics.
See you on September 24 at 15.00 at the presbytery in Wrocław at 60 Partyzantów Street!

Priest’s wife, Katarzyna Długosz

Drogie Panie!
Serdecznie zapraszam Was na spotkania

Koła Pań naszej parafii!
Niech to będzie wspólny czas wytchnienia, 

rozmów o wierze i kobiecej refleksji 
na tematy wszelakie.

Do zobaczenia 24 września o godz. 15.00 
na plebanii we Wrocławiu 
przy ul. Partyzantów 60!

Wasza pastorowa, 
Katarzyna Długosz

Koło Pań

Liebe Damen!
Ich lade Sie herzlich zum Frauenkreis unserer Gemeinde ein!

Möge es unsere gemeinsame Zeit der Entspannung,
der Gespräche über den Glauben und der weiblichen Reflexion über alle möglichen 

Themen sein. Wir sehen uns am 24. September um 15.00 im Pfarrhaus in Wrocław in der 
Partyzantów-Straße 60!

Ihre Pfarrfrau, Katarzyna Długosz
Wir bieten 
Kinderbetreuung an

ZAPEWNIAMY 
OPIEKĘ
NAD DZIEĆMI

We offer 
childcare!


