
Ab
ga

be
 k

os
te

nl
os

. D
ru

ck
ko

st
en

: 0
,7

0 
€

#142 2 | 2018#142 2 | 2018

ZEITSCHRIFT DER EV. GEMEINDE DEUTSCHER SPRACHE IN BRESLAU UND NIEDERSCHLESIENZEITSCHRIFT DER EV. GEMEINDE DEUTSCHER SPRACHE IN BRESLAU UND NIEDERSCHLESIEN

WIR GLAUBEN AN DEN 

H E I L I G E N 

GEIST



Christophoribote Mai, Juni, Juli – Nr. 2 | 2018 Quartalschrift, Ausgabe Nr. 142, Erscheinungsjahr 
XIII. Verleger: Parafia Ewangelicko-Augsburska Św. Krzysztofa we Wrocławiu. Auflage: 1200 Ex. 
Redaktion: Jolanta M. Waschke (Chefredakteurin), Andrzej Fober, Joanna Giel, Tomasz Kmita-Skars-
gård (DTP), Marcin M. Pawlas. Korrektur: Martina Metzele. Fotografien S. 2 und 43: Maciej Lulko, S. 1: 
Craig Whitehead.

BRESLAU
Ev. St. Christophori-Gemeinde

Pfarrhaus | Postanschrift
Parafia Św. Krzysztofa
ul. Partyzantów 60, PL 51-675 Wrocław
Tel. 0048 713 487 317
www.schg.pl Facebook @stchristophori        

Spendenkonto Polen
Bank Zachodni WBK
(IBAN) PL 69 1090 2590 0000 0001 2232 7977
(BIC) WBKPPLPP

Spendenkonto Deutschland
Sparkasse Oberlausitz-Niederschlesien
Girokonto DE 58 8505 0100 3100 0369 04
Kontoinhaber: Ev. Deutsche Gemeinde Breslau

Propst Andrzej Fober
Tel. 0048 607 991 700
mail@schg.pl

Gemeindeschwester Lidia Podżorska
Tel. 0048 604 185 724

Zeggerteum – Kantorei und Stiftung
Musikdirektor Tomasz Kmita-Skarsgård
Plac Św. Krzysztofa 1, PL 50-056 Wrocław
www.zeggerteum.org Facebook @zeggerteum
zeggerteum@schg.pl

Spendenkonto Zeggerteum (EUR)
ING Bank Slaski
(IBAN) PL 19 1050 1575 1000 0090 3094 5977  
(BIC) INGBPLPW

Evangelische 
Gottesdienste 
in deutscher Sprache 
in Schlesien

BRESLAU
St. Christophori-Kirche
Plac Św. Krzysztofa 1,
jeden Sonntag 10:00 Uhr

LIEGNITZ
Liebfrauenkirche
Plac Mariacki 1,
jeden 1. und 3. Sonntag 
im Monat 13:00 Uhr

BAD WARMBRUNN
Erlöserkirche
Plac Piastowski 18,
jeden 2. Samstag
im Monat 14:00 Uhr

LAUBAN
Frauenkirche
Aleja Kombatantów 2,
jeden 2. Samstag
im Monat 10:00 Uhr

WALDENBURG
Erlöserkirche
Plac Kościelny 1,
jeden 2. Sonntag
im Monat 14:00 Uhr



3

Pfr. Andrzej Fober
Propst

Liebe Freunde und Mitglieder der St. Christophori-
Gemeinde! Es ist so weit. Die drei Verträge wurden un-
terschrieben. Die Arbeiten an sechs Fenstern in der 
Christophori-Kirche dürfen angefangen werden. Damit 
beginnen wir in diesem Jahr ein sehr wichtiges, anstren-
gendes, in der Bedeutung vielfältiges Projekt, das für Jahr-
hunderte unsere Kirche und Gemeinde, auch die Bewoh-
ner der Stadt Breslau, Besucher und Touristen prägen wird.
Der erste Vertrag betrifft die Fenster hinter dem Altar. 
Darüber wurde schon in der Ausgabe 4/2017 berichtet. 
Das Projekt „Die Fenster der vier Märtyrer“ wurde lange 
vorbereitet und diskutiert. Der Rat der Gemeinde hat den 
Vorschlag genehmigt, dass wir die Fenster mit Dietrich 
Bonhoeffer, Edith Stein, Maksymilian Kolbe und Juliusz 
Bursche gestalten. Bischof Bursche war der erste Super-
intendent, später auch Bischof der evangelisch-lutheri-
schen Kirche von Polen nach dem Ersten Weltkrieg. Für 
seine klare Linie gegen die nationalsozialistische Ideo-
logie wurde er schon am 3. Oktober 1939 in Warszawa 
festgenommen. Bis zu seinem Tod blieb er dem Evangeli-
um treu, das er eifrig gepredigt hat. Gefoltert und krank, 

sche Kirche in der Welt, aber ganz sicher in Polen, sein, 
mit einer Darstellung zweier katholischer Heiliger. Wir 
werden sie sicher nicht anbeten wollen. Das tun die ka-
tholischen Brüder und Schwestern besser als wir es je 
könnten. Wir werden aber sicher für das Leben und das 
Zeugnis ihres Lebens Gott danken. Sie werden uns auch, 
wenn die Fenster fertig sind, stets im Gottesdienst beglei-
ten und daran erinnern, dass die Nachfolge, über die Diet-
rich Bonhoeffer so viel nachgedacht und geschrieben hat, 
manchmal auch radikal sein kann.
Die Nachfolge Jesu ist eigentlich immer eine radikale 
Nachfolge, weil wir selber entscheiden müssen, zwischen 
Jesus und der Welt. Er hatte es im Gebet im Garten Ge-
tsemani klar formuliert: „ Ich bitte dich nicht, dass du sie 
aus der Welt nimmst, sondern dass du sie bewahrst vor 
dem Bösen“(Joh. 17,15). Jesus zwingt uns nicht zu dieser 
Entscheidung ihm nachzufolgen. Er gibt uns eine Wahl, 
dadurch gibt er uns eine totale Freiheit. Sie beginnt mit 
dem kleinen Wort „Falls“. „Falls du es möchtest, geh mit 
mir“. Er gibt uns immer eine andere Möglichkeit die wir 
wahrnehmen dürfen oder auch nicht. Dieses Wort „Falls“ 

Laß es reichlich 
regnen

wurde er in Moabit, in Berlin, am 20. Februar 1942 ermordet.
Wir haben zwei Polen, zwei Deutsche, zwei Katholiken 
und zwei Evangelische. Zwei Personen sind mit Breslau 
verbunden, zwei mit der Geschichte Polens. Alle vier wa-
ren ihrer Berufung treu geblieben, bis es nicht mehr ging. 
In der Zeit, in der viele geschwiegen haben, hatten sie den 
Mut laut zu sprechen und an die einzig geltende Wahrheit 
zu erinnern, nämlich an das Evangelium Jesu Christi.
Unsere Kirche wird wahrscheinlich die erste evangeli-

ist befreiend und steht im Gegensatz zu allen Versuchen, 
die uns überzeugen möchten, dass das Evangelium unser 
Leben beschränken möchte.
Das gleiche Wort „Falls“, wenn es der Teufel sagt, be-
kommt eine ganz andere Bedeutung. Das teuflische 

„Falls“ möchte uns versklaven und gibt keine Freiheit. 
„Falls du Gottes Sohn bist, so sprich, dass diese Steine Brot 
werden“(Matt 4,3).
Dietrich Bonhoeffer, Edith Stein, Maksymilian Kolbe und 

Von links: Dietrich 
Bonhoeffer, Edith Stein, 
Maksymilian Kolbe und 
Juliusz Bursche



4 Christophoribote //Propst

Juliusz Bursche sind vor dem Bösen nicht gewichen. Da-
mit standen sie nicht nur für die Glaubwürdigkeit ihres 
Glaubens und der Berufung, sondern auch für die Glaub-
würdigkeit der Kirchen in der Welt. Sie tun es bis heute 
und ihr Leben und ihre Werke sollen für uns eine ständi-
ge Motivation sein, dass wir nicht schweigen, wenn das 
Böse, egal wo, sich breit macht. Ich hoffe sehr, dass die 
Anwesenheit dieser Gestalten in unserer Kirche auch zu 
unserer geistlichen Erneuerung beitragen wird.
So Gott will, und die Arbeiten gut verlaufen, hoffen wir, 
die fertigen Fenster im Gottesdienst am 07. Oktober 2018 
das erste Mal präsentieren und sehen zu dürfen. Dieser 
Gottesdienst wird vorbereitet zusammen mit dem Verein 
des Schlesischen Adels im Rahmen der Tagung des Ver-
eins in Breslau und Schlesien vom 5.–7. Oktober 2018.
Weitere zwei Fenster, deren Maßwerke schon 2017 aus 
dem wertvollen schlesischen Sandstein gemeißelt wur-
den, befinden sich an der Nordwand der Kirche und sind 
auch ein Teil des Alten Pfarrhauses der Christophori-
Kirche. Auch hier haben wir lange nachgedacht, was in 
den Fenster zu sehen sein soll. Eine alte Idee wurde aufge-
frischt und vorgeschlagen, dass wir eine alte gute Traditi-
on beleben, in der die schlesischen Familien auch für die 
Erhaltung von Gotteshäusern beitrugen. So hat unsere 
Gemeinde ein Angebot vorbereitet und an alle Ritterbrü-

der der Schlesischen Genossenschaft des Johanniteror-
dens versendet. Das Angebot begann auch mit dem befrei-
endem Wort „Falls“. „Falls Sie möchten, dass das Wappen 
Ihrer Familie unsere Kirche, ihre Gottesdienste und die 
betende Gemeinde für immer begleiten soll, so dürfen Sie 
spenden und helfen die Verglasung mitzufinanzieren“. 
Die Resonanz hat auch mich überrascht. Innerhalb von 
ca. zehn Tagen waren alle 14 Felder verteilt. In den bei-
den Fenster werden wir also 14 Wappen von schlesischen 
Adelsfamilien haben, die uns an etwas Wichtiges erin-
nern sollen. Die Bereitschaft finanziell zu helfen, auch 
wenn mein Haus weit von dem Ort entfernt liegt, wo die 
Hilfe nötig ist, gehört zu unseren christlichen Verpflich-
tungen. Wenn wir uns nur dort einsetzen wollen, wo wir 
zu Hause sind, dann werden wir sicher etwas Gutes tun. 
Unsere Taten aber dürfen noch eine weitere Bedeutung 
bekommen, die grenzüberschreitend und nachhaltig ist. 
Die Wappen werden für immer die Familien mit unserer 
Kirche verbinden und dadurch gewinnen wir eine große 
Reihe von Menschen, denen dieses Gotteshaus besonders 
am Herz liegt. Wir werden diese Menschen in dankbaren 
Herzen tragen und auch für sie beten!
Das jüngste Projekt, verbunden mit einem Fenster rechts 
in der Mitte des Kirchenschiffes, wollen wir „Pastor van 
Beuningen Gedächtnisfenster“ nennen. Ernst Rudolf 

Das Konzept der 
Glasfenster „Vier Märtyrer 
des 20.Jh.“



5

Joachim van Beuningen wurde am 24. Oktober 1890 in 
Schleck/Kurland geboren. Er studierte Theologie an der 
Uni in Dorpat/Tartu in Estland. Ordiniert in Riga im Jah-
re 1917. Seine erste Gemeinde war die Stadt Gaiken, 1923 
übernahm er die zweite Pfarrstelle in der St. Gertraud-
kirche in Riga. Die Familie van Beuningen rettete sich 
vor der näher rückenden Front und so begann er seinen 
Dienst im 1940 in der Gustav-Adolf-Gedächtniskirche in 
Zimpel in Breslau!
Er war der letzte deutsche Pfarrer in unserer Kirche, die 
wir 1993 wieder von der Stadt bekommen haben. Anfang 
1945 musste er Schlesien verlassen und suchte wieder 
die Rettung vor der Front in Dresden. Während des An-
griffes am 14. Februar hatte er zwei Kinder verloren. Er 
zog dann weiter nach Süden und hat eine neue Heimat in 
Bayern gefunden. Pastor van Beuningen war bis 1.10.1959 
im Dienst des Herrn, in Rehau, Affalterthal und Gögin-
gen. Er wurde bekannt als ausgezeichneter Prediger und 
Seelsorger, der sich den Vertriebenen zugewandt hatte. 
Die Familie van Beuningen gab sich ein Wappen, in dem 
der Spruch „Vigilanter“ steht – Sei wachsam. Bei einem 
Familientreffen, anlässlich seines Geburtstages sagte er, 
hinsichtlich des Wappenspruches: „Ich hoffe, dass auch 
in unserer Generation (der Familie) sich Menschen fin-
den werden, die die Bibel lesen und auch beten werden, 
die, auch wenn sie ausgelacht werden, Jesus nachfolgen, 
nicht Kinder der Welt werden“.
Die große Familie van Beuningen, die mit der Stadt Rot-
terdam sehr verbunden ist, stammt eigentlich aus Ut-
recht. Vor Jahren wurde durch die Familie van Beuningen 
eine Stiftung ins Leben gerufen die heißt: Stichting Elise 
Mathilde Fonds. Die Familie hat testamentarisch verfügt, 
dass das nicht gerade kleine Vermögen an diese Stiftung 
gespendet wird. Die Familie van Beuningen verwaltet das 
Vermögen, so wie die Niederländer es sehr gut können. 
Für uns in Breslau hat sich eine Möglichkeit erschlossen, 
dachte ich, sich an die Stiftung zu wenden und um eine 
Spende zu bitten. Es hat sich ein Problem aufgetan, weil 
die Stiftung nur im Raum von Rotterdam hilft. Breslau 
ist leider etwas weit. Einen Kanal zwischen Breslau und 
Rotterdam zu baggern, um die Städte zu vereinen, wäre 
zwar technisch möglich, würde aber zu lange dauern. 
Rein zufällig ist eine junge Familie aus den Niederlan-
den vor zwei Jahren nach Schlesien gekommen. Mit zwei 
kleinen Mädchen haben sich die Eheleute entschieden, 
unter uns eine neue Heimat zu suchen. Bald waren sie 
auch im Gottesdienst. Er ist Niederländer, sie ist Deut-
sche. Sie heißen: van Beuningen. Beide konnten es erst 
nicht glauben, dass ein van Beuningen schon hier gewe-
sen war, aber nach der Forschung im Familienarchiv war 
bald klar, dass es ein und dieselbe Familie ist. Wunder 
passieren. Die „Stichting“ hat nun doch entschieden, ob-
wohl Breslau bleibt wo es ist, die Kosten eines Fensters zu 
übernehmen. In dem Fenster werden zwei Wappen sein: 
das der Familie van Beuningen und das der Stadt Utrecht. 
Geplant ist, wenn die Familie zustimmt, das Fenster erst 
am 27.04.2019 einzuweihen. Warum so spät?
Am 27.04. hat König Wilhelm-Alexander Geburtstag. Wir 

laden Bischof Waldemar Pytel ein, er wird wieder bei uns 
predigen und das Fenster einweihen. Zuvor werden wir 
natürlich das schöne Lied „Het Wilhelms“ singen und 
nach dem Gottesdienst einen guten Kuchen und nieder-
ländischen Kaffee mit vielen Gästen genießen. 
Die Projekte 2 und 3 sind finanziell schon sicher. Das Pro-
jekt 1, die Fenster der vier Märtyrer, ist noch nicht gesi-
chert. Wir haben trotzdem angefangen, weil wir hoffen, 
dass bis Ende September sich freudige Spender finden, 
die unsere Gemeinde unterstützen werden. In manchen 
Bereichen der Welt ist so etwas sicher nicht möglich, aber 
wir haben es gewagt das zu tun.
Ein guter Finanzplan schadet sicher nicht. Aber ich den-
ke mir manchmal, wenn man – vor allem in der Kirche 

– zu viel kalkuliert, berechnet, plant, wo bleibt dann der 
Raum für die Wirkung des Heiligen Geistes? Wenn die 
Planung und die Kalkulation doch perfekt sind und wir 
einen Erfolg haben, wem schreiben wir es zu? Der Wir-
kung Gottes oder uns selbst? Was passiert, wer ist schul-
dig, wenn das Projekt trotz bester Planung scheitert? Wer 
ist dann schuldig? Wir glauben fest, dass Gott unsere Vor-
haben segnen wird. Sollte Gott nicht wollen, dass die vier 
Märtyrer bei uns in der Kirche präsent sind, obwohl sich 
bis heute so Vieles und Wunderbares in der Sache ereig-
net hat? Deswegen haben wir es angefangen und einfach 
Gott und seinem Wirken Platz gemacht, dass er die Her-
zen von vielen Menschen bewegen kann und wir wollen 
ihn dabei nicht stören. Sie wissen es, dass ich den Rasen 
in unserem Pfarrgarten leidenschaftlich pflege. Immer, 
wenn ich den Rasenmäher in die Garage stelle, sage ich 
dann: „Himmlischer Vater, ich habe meine Arbeit ge-
macht. Jetzt bist Du dran“! Es regnet öfters als Sie es sich 
vorstellen können. Ich hoffe, auch auf dieses Projekt wird 
es reichlich regnen! Wir haben unsere Arbeit gemacht…
Die feierliche Einweihung der Fenster hinter dem Altar 
der Christophori-Kirche findet am 14.12.2018 statt. Ich 
lade Sie alle schon heute ganz herzlich zu diesem Festakt 
ein. Der Bischof der Evangelischen Kirche in Polen Herr 
Jerzy Samiec hat seine Anwesenheit schon zugesagt. Die-
ser Gottesdienst wird genau 60 Jahre nach der Wieder-
weihe der Kirche gefeiert werden. Am 14.12.1958 wurde 
die neu aufgebaute Kirche, die in der Festung Breslau 
sehr schwer getroffen wurde, wieder dem Gottesdienst 
gewidmet. In diesem wichtigen Jahr 1958 hat sich noch 
ein anderes Wunder ereignet. Die Verwaltung der nun 
polnischen Stadt Wrocław hatte diese Kirche den verblie-
benen evangelischen Deutschen zu Verfügung gestellt. 
Wir sind bis heute da! Wer hätte das gedacht.
In dem Festgottesdienst möchte unsere Gemeinde Gott 
und vielen Menschen danken, die dazu beigetragen ha-
ben, dass die Kirche bis heute da steht. Wir möchten der 
damaligen und jetzigen Verwaltung der Stadt danken für 
den Aufbau, die Erhaltung und Hilfe bei vielen Vorhaben 
unserer Gemeinde damals und heute. Unsere Aufgabe 
jetzt ist die Kirche noch schöner zu machen. Ich meine 
nicht nur die Fenster, sondern mit unserer Anwesenheit 
im Gottesdienst, in dem Gott zu uns spricht und wir dür-
fen ihm antworten mit Gesang und Gebet!

WIR SIND EINE 
EVANGELISCHE 
GEMEINDE MIT 
DARSTELLUNG 
ZWEIER KA-
THOLISCHER 
HEILIGER. WIR 
WERDEN SIE 
NICHT ANBE-
TEN ABER GOTT 
FÜR DAS ZEUG-
NIS IHRES LE-
BENS DANKEN 



Gemeindeversammlung

Einkehrtage für Frauen in Karpacz

Rittertag der Johannite

Geburtstag von J.S. Bach

Ausstellungseröffnung 
NS-„Euthanasie” in Schlesien

     

//Es war

//Es ist

4. Februar

//Propst
03	 Laß es reichlich regnen

10–11. März

18. März

21. März

22. März

//Aktuelles
08	 Das Triduum Sacrum in unserer 

Kirche
12	 Osternacht

//Thema
16	 Der mystische Glaube und die 

Rechtfertigung – Der Heilige 
Geist im Herzen

21	 Der dritte Artikel des Credo
23	 Das Heilige, mein Geist und ich

//Wir zu Gast bei
24	 Rosen und andere Emotionen
25	 Kein einfacher Weg 

//Zu Gast bei uns
27	 Der Rundfunkgottesdienst
29	 Integration – Aufgeschlossenheit – Empathie
30	 Ich spiele für Śląsk Wrocław

//Küster & Kantorat
32	 Blick aus der Sakristei
34	 Bericht unseres Kantorats Zeggerteum

34

6 Christophoribote



7

Das Einsetzen des Schlussteines 
mit der Wappendarstellung des Für-
stentums Teschen an das Gewölbe 
der Vorhalle

Aufnahmen des polnischen 
Regionalsenders TVP 3 in der St. 
Christophori-Kirche. Zum ersten Mal 
berichtet das polnische Regional-
fernsehen über unsere Gemeinde 
und unser Projekt Glasfenster

Die erste Mittwochsvesper des 
Jahres

Der Vortrag von Elżbieta Gajewska-
Prorok zum Thema „Luther-Krüge“

Erntedank Breslau

Rundfunkgottesdienst am Palm-
sonntag übertragen durch MDR 
nach Sachsen, Sachsen-Anhalt  
und Thüringen

Triduum Sacrum. Zum ersten Mal 
wurde dabei die Osternacht 
gefeiert

//Wir zu Gast bei
24	 Rosen und andere Emotionen
25	 Kein einfacher Weg 

//Zu Gast bei uns
27	 Der Rundfunkgottesdienst
29	 Integration – Aufgeschlossenheit – Empathie
30	 Ich spiele für Śląsk Wrocław

//Küster & Kantorat
32	 Blick aus der Sakristei
34	 Bericht unseres Kantorats Zeggerteum

11. April

//Wir in Schlesien
38	 Das im Silber verborgene 

Geheimnis
39	 Bericht über die Ausstel-

lung Vergessene Opfer der 
NS-„Euthanasie“

//Varia
40	 Reformation!
40	 Spendeninformationen
41	 Liturgischer Kalender
42 	Spendeninfo 
42	 Jubilare
42 	Ein Bild von früher

ARTYKUŁY I STRESZCZNIA 
PO POLSKU

11	 Triduum Sacrum w naszym 
kościele

14	 Wigilia Paschalna
19	 Mistyczna wiara  

i usprawiedliwienie –  
– Duch Święty w sercu

32	 Wieści z zakrystii
36	 O działalności Kantoratu 

Zeggerteum
40	 Reformacja!

25. März

29–31. März

19. April8. April

12. April

30

12



8 Christophoribote //Aktuelles

Das Triduum Sacrum ist die erhabenste kirchliche Fei-
erlichkeit im ganzen liturgischen Kalender. Es beginnt 
mit dem Gottesdienst vom letzten Abendmahl am Grün-
donnerstag, umfasst das Leiden und den Tod Christi am 
Karfreitag und endet mit der Osternacht, in der die Auf-
erstehung Christi verkündet wird. Dieser Übergang vom 
Karsamstag, an dem der Tod des Herren betrachtet wird, 
zum Osternsonntag, der die Freude über die Auferste-
hung Christi bringt, bildet den Höhepunkt der Karwoche. 
In diesem Jahr begingen wir in unserer Kirche zum er-
sten Mal dieses Ereignis durch die Osternacht, die ein au-
ßergewöhnliches und einmaliges Erlebnis war. 
Während des Gottesdienstes am Gründonnerstag begin-
gen wir feierlich die Ereignisse des letzten Abendmahls 
Christi mit seinen Jüngern. Durch das Heilige Wort, die 
Lesung, das Evangelium und den Predigttext konnten wir 

sooft ihr von ihm trinkt, damit unter euch gegenwärtig 
ist, was ich für euch getan habe!“ – diese Worte aus dem 
1. Korintherbrief, die wir am Gründonnerstag hörten, be-
gleiten uns in jedem Gottesdienst. Sie werden durch den 
Pastor verlesen, bevor er uns im Namen Christi zum Tisch 
des Herren einlädt. Wir haben dieses Glück, dass in der 
Christophori-Kirche das Brot und der Wein in jedem Got-
tesdienst verteilt werden. Nicht in jeder evangelischen 
Kirche wird das Abendmahl an jedem Sonntag gefeiert. 
Dass ich in der Christophori-Kirche das Abendmahl an 
jedem Sonntag miterleben darf, ist für mich ein Grund 
für riesige Freude. Zum Tisch des Herren zu kommen und 
das Brot und den Wein zu schmecken ist immer eine Feier, 
eine Stärkung und eine Erbauung. Jesus Christus kommt 
in mein Herz, meine Seele wird zu seinem Zuhause. 

„Kommt her, verzagte Sünder, und werft die Ängste weg, 
kommt her, versöhnte Kinder, hier ist der Liebesweg. 
Empfangt die Liebeslust, die heilge Gottesspeise, die auf 
verborgne Weise erquicket jede Brust.“ – diese Worte aus 
dem Lied von Ernst Moritz Arndt, das wir als eines der Lie-
der am Gründonnerstag sangen, bringen das Wesen der 
Eucharistie schön zum Ausdruck. Sie enthalten nicht nur 
die Einladung zum Tisch des Herren („Kommt her!“), son-
dern machen auch auf das Geheimnis und die Bedeutung 
der Eucharistie aufmerksam („die auf verborgne Weise 
erquicket jede Brust“). In der Predigt sagte Propst Fober, 
dass die Teilnahme am Brot-Leib und Wein-Blut Chri-
sti eine Teilnahme an der Gemeinschaft Christi ist. Das 
ist ein Geschenk, aber auch eine Aufgabe für uns. Nach 
Christus sind wir Christen genannt und durch unser Le-
ben sollen wir ein Zeugnis unseres Christentums ablegen. 
Der Gottesdienst am Gründonnerstag endete mit einer 
symbolischen Abbauung des Altars – wir bereiteten uns 
auf die Ereignisse am Karfreitag vor. 
Als wir die Kirche am Karfreitag betraten, bewegte uns 
der Altar durch seine Bescheidenheit. Die Kerzenständer 
(ohne Kerzen) lagen darauf umgestürzt. Zwei schwarze 
Bänder hingen quer über dem geschlossenen Triptychon. 
Das Aussehen des Altars, ohne irgendwelchen Schmuck, 
machte einen erschütternden Eindruck und gab die trau-
rige Stimmung des Karfreitags wieder. Die Passion Jesu 
wurde nach dem Johannes Evangelium von Propst Fober 
gelesen. Die ergreifende Beschreibung des Leidens und 
Sterbens Christi drang tief in unsere Herzen ein. „Ich 
bin in die Welt gekommen, um die Wahrheit offenbar zu 
machen und als Zeuge für sie einzutreten“ – sagte Jesus 
zu Pilatus. Auch wir, als Nachfolger Christi, sollen durch 
unser Leben der Wahrheit dienen. Mit dem Sterben Chri-

Das Triduum Sacrum 
in unserer Kirche

Text: Dr. Joanna Giel

diese Ereignisse bedenken und betrachten. Am Vorabend 
seiner Kreuzigung nahm Jesus Abschied von seinen Jün-
gern und setzte die Eucharistie ein. „Er nahm das Brot, 
sprach darüber das Dankgebet, brach es in Stücke und 
sagte: „Das ist mein Leib, der für euch geopfert wird. Tut 
das immer wieder, damit unter euch gegenwärtig ist, was 
ich für euch getan habe!“ Ebenso nahm er nach dem Es-
sen den Becher und sagte: „Dieser Becher ist Gottes neuer 
Bund, der durch mein Blut in Kraft gesetzt wird. Tut das, 

1 | Die Messe vom 
letzten Abendmahl am 
Gründonnerstag. 
Fot.: TKS

1



9

2 | Die Mitglieder der St. 
Christophori-Gemeinde 
öffnen die Altarflügel 
nach der Lesung der 
Passionsgeschichte. 
Fot.: AGF
3 | Der bloße Altar 
symbolisiert die 
Bloßstellung 
des Sohn Gottes,die 

2

34

umgestürzten Kerzen 
das Durcheinander der 
Weltordnung.
Fot.: AGF
4 | Die Osternacht. Der 
Segen des Feuers , das 
direkt danach in die Kirche 
hineingetragen wird. 
Fot.: TL



10 Christophoribote //Aktuelles

5 | Der erste Halt der 
Prozession. Nach dem 
Gesang „das Licht Christi“ 
übergibt der Kantor das 
Licht an die Gemeinde.
Fot.: TL
6 | Die stille Prozession. 
Fot.: TL

sti wurde der Plan Gottes erfüllt, nämlich das Erlösungs-
werk. Durch sein Opfer befreite Jesus uns von den Sünden 
und sicherte uns das ewige Leben. Somit ist sein Kreuz 
ein Siegeszeichen, wie Propst Fober in der Predigt sagte. 
Den Gottesdienst am Karfreitag bereicherten ergreifende 
Passionslieder aus dem Evangelischen Gesangbuch. Als 
das Lied „O Haupt voll Blut und Wunden“ gesungen war, 
wurden die schwarzen Bänder heruntergelassen und der 
Triptychon wurde geöffnet. Vor unseren Augen zeigte sich 
das Kreuz mit Christus – diesen Anblick bewahrten wir in 
unseren Herzen, als wir die Kirche in der Stille verließen.
Der Höhepunkt des Triduum Sacrums fiel auf die Oster-
nacht. Wir versammelten uns in der Kirche um 21.30 Uhr, 
um das Geheimnis des Todes des Herren zu betrachten 
und dann – in dieser fast ganznächtlichen Wache – die 
Freude und das Wunder der Auferstehung Christi zu ver-
künden. Für mich war die Liturgie des Lichtes äußerst 
eindrucksvoll. Die Entzündung des Feuers vor der Kirche, 
das Hineintragen des Lichtes in die Kirche, das Gebet in 
der nur durch die angezündeten Kerzen beleuchteten 
Kirche und letztendlich das Anzünden und die Einwei-
hung der Osterkerze – das alles machte einen großen Ein-
druck auf mich. Das Licht, das einen Gegenpol zur Dun-
kelheit bildet, symbolisiert das Werk Christi: Er ist das 
Licht und hat durch sein Opfer die dunklen Mächte ver-
trieben. Das Licht erhellte an diesem Abend allmählich 

den Innenraum der Kirche. Ähnlich wird auch das Leben 
derjenigen erhellt, die an Christus glauben. Die Feier der 
Osternacht wurde in der Zusammenarbeit mit der Kir-
che der Göttlichen Vorsehung vorbereitet und wurde auf 
Polnisch gehalten. Die deutschsprachigen St. Christo-
phorigemeindemitglieder konnten die Auferstehung des 
Herren in ihrer Sprache auch am Osternsonntag feiern. 
Der deutschsprachige Gottesdienst fand wie immer am 
Sonntag um 10.00 Uhr statt. Als Predigttext hörten wir 
das schöne Lied von Hanna (der späteren Mutter von Sa-
muel), das aus dem 1. Buch Samuels (2. Kap.) entnommen 
wurde. Was hat die Geschichte von Hanna mit der Auf-
erstehung Christi gemeinsam? Diese Frage beantwortete 
Propst Fober in seiner Predigt. Hannas Weg ist ganz nahe 
der Ostererfahrung, die die Jünger Jesu gemacht haben. 
Sowohl Hanna als auch die Jünger befanden sich in einer 
Krise. Hanna war unfruchtbar, was in damaliger Zeit eine 
Schande für die Frau bedeutete. Hannas eifrige Gebete 
um ein Kind wurden erhört und sie erfuhr, was die Gna-
de und die Liebe Gottes bedeuten: Sie wurde schwanger 
und gebar Samuel. Die Jünger erlebten den Tod Jesu als 
das Scheitern ihrer Hoffnungen. Aber sie erlebten eine 
überraschende Wendung: Jesu Kreuz war nicht sein Ende. 
Er war Vollendung, ein neuer Anfang. Sowohl Hanna als 
auch die Jünger brachen in die neue Zukunft auf, die Gott 
ihnen schenkte.

5



11

Gestärkt durch die Ereignisse des Triduum Sacrums keh-
ren wir in unseren Alltag zurück. Vielleicht schauen wir 
auf unser Leben und unsere Nächsten anders, nämlich 
durch das Prisma der unerforschlichen Liebe Gottes. Ich 
wünsche mir und Ihnen, dass die Freude über Christi 
Auferstehung uns lange begleitet. Er ist auferstanden, 
wahrhaftig auferstanden! Halleluja!

Triduum Sacrum w naszym kościele
Triduum Sacrum to najbardziej doniosłe uroczystości 
kościelne w całym roku liturgicznym. Zaczynają się Mszą 
Wieczerzy Pańskiej w Wielki Czwartek, obejmują mękę 
i  śmierć Chrystusa w Wielki Piątek, a kończą się Wielką 
Nocą, podczas której zostaje obwieszczone Zmartwychw-
stanie. To przejście z Wielkiej Soboty, będącej rozważaniem 
spoczynku Chrystusa, do Wielkiej Niedzieli, niosącej 
radość ze zmartwychwstania Pana, stanowi punkt kulmi-
nacyjny Wielkiego Tygodnia. Po raz pierwszy w tym roku w 
naszym kościele uczciliśmy to wydarzenie poprzez Liturgię 
Wigilii Paschalne. Zebraliśmy się w kościele o godz. 21.30, 
by w tym niemal nocnym czuwaniu obwieścić radość i cud 
Zmartwychwstania Chrystusa. Wszystkie nabożeństwa 
w ramach Triduum Sacrum zostały przygotowane z wiel-
kim zaangażowaniem i wymagały znajomości tradycji. 
Mogąc w nich uczestniczyć, głęboko przeżyłam wydarze-
nia Wielkiego Tygodnia. Z końcem nabożeństwa w Wielki 

POSILENI  
I WZMOCNIENI 
WYDARZENIAMI 
TRIDUUM 
POWRACAMY DO 
CODZIENNOŚCI, 
BY SPOJRZEĆ 
NA NIĄ PRZEZ 
PRYZMAT 
MIŁOŚCI BOŻEJ 

Czwartek miało miejsce symboliczne obnażenie ołtarza, 
które stanowiło przygotowanie do wydarzeń Wielkiego 
Piątku. Świeczniki na ołtarzu zostały przewrócone, a dwie 
czarne wstęgi zawisły w poprzek zamkniętego tryptyku. 
Ten widok ołtarza, pozbawionego jakichkolwiek ozdób, 
sprawiał poruszające wrażenie i oddawał smutny nastrój 
Wielkiego Piątku. W ten wieczór opuszczaliśmy kościół 
w  milczeniu, przygnębieni męką i  śmiercią Chrystusa. 
Ale już następnego wieczoru, podczas Wigilii Paschalnej, 
mogliśmy obwieścić zmartwychwstanie Chrystusa. Duże 
wrażenie zrobiła na mnie zwłaszcza Liturgia Światła. 
Poświęcenie ognia przed kościołem, następnie wniesie-
nie go do kościoła, modlitwa w kościele oświetlonym tylko 
migoczącymi świecami i w końcu zapalenie i poświęcenie 
paschału – ze względu na swoją symbolikę było to głębokie 
przeżycie. Światło, stanowiące przeciwieństwo ciemności, 
symbolizuje dzieło Chrystusa: On jest światłem, a poprzez 
swoją ofiarę przepędził ciemne moce. Tego wieczoru 
światło stopniowo oświetlało wnętrze kościoła. Podobnie 
zostaje rozświetlone życie tych, którzy wierzą w Chrystu-
sa. Posileni i wzmocnieni wydarzeniami Triduum Sacrum 
powracamy do naszej codzienności. Być może spojrzymy 
na nasze życie i na naszych bliźnich inaczej, mianowicie 
poprzez pryzmat miłości Bożej. Życzę sobie i Państwu, 
by radość ze zmartwychwstania Chrystusa długo nam 
towarzyszyła. 

6



Es besteht kein Zweifel, dass die Nacht der Auferstehung 
– neben dem Kreuzopfer am Karfreitag – die Achse der 
ganzen Erlösungsgeschichte ist. Diese Feier bildet das 
Zentrum des christlichen liturgischen Kalenders. 
Seit der Antike zelebrierte man die großen Feiern in der 
Nacht. Die Feierlichkeiten begannen am Abend. So wur-
den Weihnachten, Auferstehung, Christi Himmelfahrt 
und Pfingsten begangen. In der polnischen Kultur ist 
der Heilige Abend am stärksten betont, der traditionell 
bis heute, sowohl zu Hause (Weihnachtsmahl), als auch 
in der Kirche (Weihnachtsmesse) gefeiert wird. Im Ver-
lauf der Geschichte wurden jedoch die Abende der Auf-
erstehung und von Pfingsten ganz vergessen (obwohl es 
heute Zentren gibt, die sie wieder aufleben lassen) und 
die Feierlichkeiten zur Osternacht begann man (sowohl 
in unserer als auch in der römisch-katholischen Kirche) 
am frühen Morgen zu zelebrieren, und zwar während 
der sogenannten Frühmette (die evangelische Kirche) 
oder der Resurrektion (die römisch-katholische Kirche). 
Es ist heute schwer, eindeutig festzustellen, warum das 
so passierte. Vielleicht sprach ganz einfach die Bequem-
lichkeit der Gläubigen für diese Lösung. Wir dürfen nicht 
vergessen, dass der Weg zur Kirche nicht immer kurz und 
sicher war. Man muss aber anmerken, dass diese Ände-
rung im Widerspruch zum richtigen – dh. gemäß der alt-
christlichen Wahrnehmung und Symbolik – Begehen der 
Heiligen Nacht stand. Erstens hatten und haben alle oben 
genannten Vorabende den Charakter der Erwartung. Das 
Ausschließen von diesem Element der Frömmigkeit – der 
geistigen Vorbereitung, des Nachdenkens über die Gene-
se, den Sinn und die Folgen von gewissen Handlungen 
Gottes – führt dazu, dass das Erleben des Geheimnisses 
der Erlösung an seiner Bedeutung verliert. Zweitens wur-
de die Symbolik verzerrt, die nicht die Konfessionssache, 
sondern ganz einfach die menschliche Sache ist und die 
in unserem Leben eine große Rolle spielt. Wenn die Bibel 
von der Nacht berichtet, in der unser Herr und Erlöser 
den Tod überwindet und von den Toten aufersteht, dann 
meint sie in der Tat die Nacht. Am Morgen ist das Grab 
schon leer und ganz andere Ereignisse finden statt. Da-
her – was bereits die Altchristen spürten – erforderte die 
Authentizität der Feierlichkeit, dass sie in der Nacht statt-
fand, und nicht sozusagen im Nachhinein.
Es ist bemerkenswert, dass das Problem mit dem falschen 
Begehen der Osternacht (auf der liturgisch-historischen 
Ebene, denn eine andere Ebene dürfen wir nicht beur-
teilen) nicht nur unsere Kirche betrifft. In der römisch-
katholischen Kirche, die uns in liturgischer Hinsicht am 
nächsten steht, versuchte das Zweite Vatikanische Konzil 
(1962–65) die Sache der Osternacht zu regeln. In diesem 
Kontext muss man betonen, dass in Polen die Feierlich-
keiten zur Auferstehung erst Anfang des 21. Jahrhun-
derts (sic!) ganz wiederhergestellt wurden. Die Bischöfe 

einiger Diözesen mussten spezielle Anordnungen erlas-
sen, die die Organisation der Osternacht und die Abschaf-
fung der Resurrektion am Morgen erlaubten. So stark war 
nämlich die Missachtung der Sache und die Bindung an 
die verzerrte und schlecht begriffene Tradition unter den 
Pfarrern einzelner Pfarrgemeinden.
In unserer Landeskirche wurden in diesem Bereich keine 
Schritte unternommen. Es ist schwer, die Gründe dafür 
eindeutig festzulegen. Man kann aber bemerken, dass 
die Liturgie in der polnischen evangelischen Kirche ein 
Nischenthema ist, was gewisse Folgen hat. Ich möchte 
aber dieses Problem hier nicht weiter erörtern. Ich glaube 
aber, dass unsere Kirche die Menschen mit unterschied-
licher Sensibilität und unterschiedlicher Wahrnehmung 
versammeln kann. Was uns bleibt, ist, die Menschen, die 
vielleicht eine andere Sicht auf die Sache der Liturgie und 
eine andere Sensibilität auf diesem Gebiet repräsentie-
ren, zu bitten, unsere Meinungen und Ideen zu respektie-
ren. Nichts soll uns hindern, uns gegenseitig mit gebüh-
render Achtung entgegenzutreten.
Der von uns gebrauchte Ritus der Osternacht unterschei-
det sich stark von den Ordnungen, die in in den gegen-
wärtigen, evangelischen, deutschen Agenden präsentiert 
werden. Er steht der Ordnung näher, die heute für die 
Kirche in England typisch ist. Er basiert nämlich – gemäß 
unserer Absichten – auf der Liturgie, die den Zeiten der 
Reformation am nächsten steht und die für die damals 
noch ungeteilte Westliche Kirche verbindlich war (man 
muss aber dabei bemerken, dass die römisch-katholische 
Kirche während des Zweiten Vatikanischen Konzils die 
Liturgie der Osternacht wesentlich änderte und die 
evangelische Kirche in Deutschland diesen neuen Ritus 
angenommen hat). Er wurde um die typisch evangeli-
schen Eigenschaften bereichert, etwa um viele Lieder der 
Gemeinde. Abgeschafft wurden selbstverständlich alle 
Elemente, die mit der evangelischen Theologie und Litur-
gie nicht übereinstimmten, wie etwa Allerheiligenlitanei, 
Weihung des Wassers und die Einweihung der Kirche mit 
dem Weihwasser o.Ä. All das, was mit der Reformations-
lehre und mit der gegenwärtigen evangelischen Ausle-
gung übereinstimmend war, wurde bewahrt – als Schatz-
truhe der Geschichte und des Erbes der Allgemeinen 
Kirche, zu der wir alle gehören. Gewisse Elemente, die in 
einigen Richtungen des Luthertums vertreten sind und 
in einigen nicht, wie zum Beispiel der Weihrauch, wur-
den als fakultative Elemente betrachtet. 
Gleichzeitig muss man aber bemerken, dass es nicht mög-
lich ist, alle Änderungen abzulehnen, die in die Zeremonie 
der Osternacht im 20. Jahrhundert eingeführt wurden. Es 
gab diese sowohl in der evangelischen Kirche, in der angli-
kanischen Kirche, als auch in der römisch-katholischen 
Kirche. Man kann also den Urhebern dieser Änderun-
gen – zumindest aus der Perspektive der Statistik – weder 

Osternacht
Text: Tomasz Kmita-Skarsgård

WENN DIE 
BIBEL VON DER 
NACHT BE-
RICHTET IN DER 
CHRISTUS DEN 
TOD ÜBER-
WINDET, DANN 
MEINT SIE IN 
DER TAT DIE 
NACHT. DIESE 
TRADITION 
WOLLEN WIR 
FORTSETZEN 

12 Christophoribote //Aktuelles



13

schlechten Willen noch Unwissen vorwerfen. Es scheint, 
dass verschiedene Konzepte ihre Anhänger gewannen 
und bis heute gewinnen und jede Seite ihre Argumente 
hat, zumal die Osternacht in den einzelnen Gemeinden 
und in den einzelnen Regionen durch die Jahrhunderte 
durchaus verschiedene Formen angenommen hatte. 
Die für unsere Gemeinde vorbereitete Ordnung der Oster-
nacht korrespondiert in ihrer Form mit ihrem Vorbild aus 
dem 16. Jahrhundert; die Durchführung beruht auf das 
aus vier Elementen bestehende Konzept der Liturgie der 
Osternacht, in dem die einzelnen Teile deutlich vonein-
ander getrennt sind und nacheinander gefeiert werden. 
Diese vier Elemente sind folgende: Die Liturgie des Lich-
tes, die Liturgie des Wortes, die Liturgie der Taufe und die 
Liturgie der Eucharistie.
An dieser Stelle möchte ich unsere große Freude dar-

über zum Ausdruck bringen, dass es uns gelang, in die-
sem Jahr zum ersten Mal in Polen (im Grunde genommen 
weiss man nicht, seit wann) die evangelische Osternacht 
zu organisieren, wie auch darüber, dass so viele Men-
schen daran teilnahmen. Es bleibt die Hoffnung, dass 
man diese Liturgie in den nächsten Jahren und in weite-
ren polnischen Gemeinden zelebrieren wird, so dass ihr, 
der Rang, der ihr zusteht, im liturgischen Kalender der 
Evangelisch-Augsburgischen Kirche in der Republik Po-
len wiederhergestellt wird.
Zum Schluss möchte ich einen Dank an diejenigen aus-
sprechen, die sich an der Organisation der Liturgie betei-
ligten: An Marcin Pawlas und an Łukasz Cieślak aus der 
Kirche der Göttlichen Vorsehung, wie auch an alle, die 
dem Gottesdienst zur Osternacht beiwohnten. 

Übersetzung: Dr. Joanna Giel

7 | Propst Andrzej Fober 
führte die Liturgie der 
Osternacht. 
Fot.: TL
8 | Alle Lesungen wurden 
von Łukasz Cieślak aus der 
Gemeinde der Göttlichen 
Vorsehung vorgetragen. 
Fot.: TL
9 | Die in der Kirche 
versammelte Gemeinde.  
Fot.: TL

7 8

9



14 Christophoribote //Aktuelles

Wigilia Paschalna
Nie ulega najmniejszym wątpliwościom, że Noc Zmartwych-
wstania, obok wielkopiątkowej Ofiary Krzyża, jest osią całej 
historii Dzieła Odkupienia, a jej świętowanie stanowi cen-
trum chrześcijańskiego kalendarza liturgicznego.
Już od starożytności wielkie święta celebrowano w nocy, roz-
poczynając uroczystości od ich wigilii. Tak obchodzono Naro-
dzenie, Zmartwychwstanie i Wniebowstąpienie Pańskie oraz 
Zesłanie Ducha Świętego. W kulturze polskiej najmocniej 
osadzona została wigilia Bożego Narodzenia, nieprzerwanie 
do dziś świętowana zarówno w  domach (kolacja wigilijna), 
jak i w kościołach (nabożeństwa wieczorne, „pasterki”). Jed-
nak na przestrzeni dziejów wigilie Wniebowstąpienia i Ze-
słania Ducha Świętego zostały całkowicie zapomniane (choć 
zdarzają się obecnie ośrodki je restaurujące), a obchody Wiel-
kiej Nocy zaczęto celebrować (zarówno w naszym Kościele, 
jak i  w  Kościele Rzymskokatolickim) wczesnym rankiem, 
podczas tzw. jutrzni (KEA) lub rezurekcji (KRK). Trudno dziś 
jednoznacznie stwierdzić dlaczego tak się stało. Być może za 
takim rozwiązaniem przemawiała zwyczajnie wygoda wier-
nych, musimy bowiem pamiętać, że w czasach minionych 
droga do świątyni nie zawsze była krótka i bezpieczna. Trud-
no jednak nie zauważyć, że zmiana ta stanęła w kontrze do 
właściwego, tzn. zgodnego ze starochrześcijańską intencją 
i symboliką, obchodzenia Świętej Nocy. Po pierwsze wszyst-
kie wyżej wymienione wigilie miały i mają charakter oczeki-
wania. Wykluczenie tego elementu pobożności – duchowego 
przygotowania, medytacji nad genezą, sensem i konsekwen-
cjami pewnych boskich działań – prowadzi do spłycenia prze-
żywania Tajemnic Odkupienia. Po drugie wykrzywieniu ule-
gła symbolika, a symbolika nie jest sprawą konfesyjną, lecz 
zwyczajnie ludzką, i odgrywa w naszych życiach niepomier-
ną rolę. Przeto skoro Biblia mówi nam o nocy, podczas której 
nasz Pan i Zbawiciel przemaga śmierć i powstaje z martwych, 
ma na myśli istotnie noc, o poranku bowiem grób jest już pu-
sty i mają miejsce zupełnie inne zdarzenia. Zatem – czuli już 
to starożytni chrześcijanie – autentyzm celebracji wymagał, 
by odbywała się ona w nocy, a nie niejako post factum.
Należy zauważyć, że problem z niewłaściwym obchodze-
niem Wielkiej Nocy (w warstwie liturgiczno-historycznej, bo 
innej oceniać nie śmiemy) dotyczy nie tylko naszego Kościo-
ła. W Kościele Rzymskokatolickim, który jest nam najbliższy 
liturgicznie, sprawę Wigilii Paschalnej starał się uporządko-
wać Sobór Watykański II (1962–65). W tym kontekście na-
leży podkreślić, że w Polsce pełne przywrócenie obchodów 
Zmartwychwstania miało miejsce dopiero na początku XXI 
wieku (sic!), a biskupi niektórych diecezji musieli wydawać 
specjalne zarządzenia nakazujące organizację wigilii w nocy 
i likwidację porannej rezurekcji, tak wielkie bowiem było lek-
ceważenie sprawy oraz przywiązanie do wykrzywionej i źle 
pojętej tradycji wśród proboszczów poszczególnych parafii.
Na łonie naszego krajowego Kościoła nie podjęto w tym za-
kresie żadnych działań. Trudno jest jednoznacznie wskazać 
tego powody – można jednak zauważyć, że liturgika w pol-
skim Kościele ewangelickim stanowi raczej niszowe zagad-
nienie, co przynosi swoje konsekwencje. Nie będę tego pro-
blemu tutaj podejmować i szerzej omawiać. Wierzę jednak, 
że Kościół nasz może gromadzić ludzi o  różnej wrażliwości 

i różnej percepcji. Pozostaje więc prosić tych, którzy być może 
reprezentują inne spojrzenie na sprawy liturgii i inną wraż-
liwość w tej materii, o uszanowanie naszych przekonań oraz 
idei, nic bowiem nie powinno przeszkodzić w naszym wza-
jemnym szacunku. 
Wykorzystany przez nas ryt Wigilii Paschalnej różni się 
znacznie od porządków prezentowanych we współczesnych 
ewangelickich agendach niemieckich. Bliżej mu raczej do 
porządku obowiązującego dziś w Kościele Anglii, bazuje on 
bowiem, zgodnie z naszymi zamierzeniami, na liturgii naj-
bliższej czasom Reformacji, wspólnej dla niepodzielonego 
wówczas Kościoła Zachodniego (przy czym należy zaznaczyć, 
że Kościół Rzymskokatolicki podczas Soboru Watykańskie-
go II bardzo znacznie zmienił liturgię Wigilii Paschalnej 
i Kościoły ewangelickie w Niemczech właśnie ten nowy ryt 
przyjęły). Został on natomiast wzbogacony o cechy typowo 
ewangelickie, jak np. znaczną liczbę pieśni zboru. Usunięto 
też oczywiście wszystkie elementy niezgodne z teologią lub 
liturgiką ewangelicką, jak np. litanię do Wszystkich Świę-
tych, święcenie wody i  święcenie nią kościoła oraz inne. 
Wszystko to natomiast, co było zgodne z nauką Reformacji 
i współczesną ewangelicką wykładnią, zachowano, jako 
skarbnicę historii i dziedzictwa Kościoła Powszechnego, do 
którego wszyscy należymy. Pewne zaś elementy, jak np. ka-
dzidło – obecne w niektórych nurtach luteranizmu, a w in-
nych nie – podano jako elementy fakultatywne.
Równocześnie jednak należy zaznaczyć, że nie sposób od-
rzucić wszystkich zmian wprowadzonych w obrzędach Li-
turgii Paschalnej w XX wieku, miały one bowiem miejsce 
zarówno w Kościołach ewangelickich, Kościołach angli-
kańskich, jak i Kościele Rzymskokatolickim, trudno więc – 
choćby z perspektywy statystyki – zarzucać złą wolę czy nie-
wiedzę autorom tych zmian. Wydaje się, że po prostu różne 
koncepcje zyskiwały i zyskują swoich zwolenników, i każda 
ze stron dzierży własne argumenty. Tym bardziej, że przez 
dziesiątki wieków Wigilia Paschalna przybierała niezwykle 
zróżnicowane układy w poszczególnych Kościołach i rejo-
nach świata.
Przygotowany dla naszej parafii porządek Wigilii Paschal-
nej w swej skali mikro zdecydowanie koresponduje ze swym 
XVI-wiecznym wzorcem, natomiast w skali makro w sposób 
pełny odwołuje się do czteroelementowej koncepcji liturgii 
Wielkiej Nocy, w której poszczególne części w sposób wyraź-
ny następują po sobie i z siebie wynikają. Owymi czterema 
elementami jest Liturgia Światła, Liturgia Słowa, Liturgia 
Chrzcielna i Liturgia Eucharystyczna.
Chcę w tym miejscu wyrazić naszą głęboką radość płynącą 
z faktu, że udało nam się w tym roku zorganizować po raz 
pierwszy w Polsce (w zasadzie nie wiadomo od kiedy) ewange-
licką Wigilię Paschalną, a także z tego, iż tak wiele osób w niej 
uczestniczyło. Pozostaje nadzieja, że w latach kolejnych litur-
gia ta będzie celebrowana w kolejnych polskich parafiach, aż 
w końcu zostanie przywrócona jej należyta ranga w roku li-
turgicznym Kościoła Ewangelicko-Augsburskiego w RP.
Na zakończenie chcę serdecznie podziękować osobom zaan-
gażowanym w organizację liturgii – Marcinowi Pawlasowi, 
i Łukaszowi Cieślakowi z parafii Opatrzności Bożej – oraz 
wszystkim, którzy na nią przybyli.

CIESZYMI SIĘ, 
ŻE UDAŁO NAM 
SIĘ ZORGANIZO-
WAĆ PIERWSZĄ 
OD NIEPAMIĘT-
NYCH CZASÓW   
EWANGELICKĄ 
WIGILIĘ PAS-
CHALNĄ W POL-
SCE. WIERZY-
MY, ŻE TAKŻE 
ZA ROK ZGRO-
MADZI ONA 
LICZNIE NASZE 
WROCŁAWSKIE 
ZBORY

10 | Nach dem festlichen 
Singen von Allein Gott in 
der Höh sei Ehr gingen 
in der Kirche alle Lichter 
an. Danach sangen wir 
das feierliche dreifache 
Osterhalleluja.  
Fot.: TL
11 | Die Prozession zum 
Taufbecken. 
Fot.: TL
12 | Der Segen der Stelle, 
wo im kommenden Jahr die 
Taufe stattfindet 
Fot.: TL
13 | Nach der Liturgie 
der Taufe zieht der 
zelebrierende Priester 
ein weißes, festliches 
Ornat an und die Liturgie 
des Abendmahl konnte 
beginnen. 
Fot.: TL



15

10

11

12

13



Der mystische 
Glaube und die 
Rechtfertigung –
Der Heilige Geist 
im Herzen

16 Christophoribote //Thema

Text: Dr. habil. Piotr Lorek, 
Ewangelikalna Wyższa Szkoła Teologiczna we Wrocławiu



17

Im vorigen Jahr war das Jubilä-
um des einmaligen Buches „Das 
Heilige. Über das Irrationale 
in der Idee des Göttlichen und 
sein Verhältnis zum Rationalen“ 
herausgegeben in Breslau, von 
dem lutherischen Theologen, 
Rudolf Otto. Eines der Themen 
dieser Arbeit betrifft die Eigenart 
der Sprache, mit der wir Gott 
beschreiben. Rudolf Otto stellt die 
These auf, dass die zur Gottes-
beschreibung benutzten Worte 
nicht als Begriffe betrachtet 
werden sollten, mit deren Hilfe 
man das Wesen Gottes rational 
definiert. Vielmehr sollte man sie 
als die irrationalen Worte, die die 
Gefühle zum Ausdruck bringen, 
die ursprünglicher sind als eine 
intellektuelle Analyse, betrach-
ten. Diese Irrationalität der sich 
auf Gott beziehenden Worte sollte 
man nicht als eine gewisse Nicht-
Rationalität, sondern als ein ge-
wisser, gefühlvoller Ausdruck der 
religiösen Erfahrung verstehen.
Die von Otto vorgeschlagene 
Unterscheidung zwischen der 
irrationalen und rationalen 
Sprache wird für weitere Betrach-
tungen und für die Ablesung der 

einzelnen theologischen Termini 
eine wesentliche Bedeutung 
haben. Die mystische, religiöse 
Erfahrung unterliegt zwar einer 
Rationalisierung, aber als solche 
geht sie ihr voraus und lässt sich 
nicht ausführlich in Begriffe 
fassen. 

Der mystische Glaube und der 
Heilige Geist

Im 14. Kapitel des „Heiligen“, das 
dem Gedanken Martin Luthers 
gewidmet wird, betrachtet Rudolf 
Otto u.a., wie der Reformator den 
Glauben verstand. Otto ist davon 
überzeugt, dass die religiöse 
Erfahrung, die der begrifflichen 
Erfassung vorausgeht, mit dem 
Glauben verbunden ist. Das be-
deutet, dass Luther – so Otto – den 
Glauben nicht ausschließlich auf 
der rationalen und doktrinalen, 
sondern auf der mystischen, 
vorrationalen Ebene verstand. 
Otto schreibt: „Luthers Glaube 
trägt ganz bestimmte Züge, die 
ihn jenen mystischen Seelen-
funktionen verwandt zeigen und 
ihn deutlich unterscheiden von 
der rationalen Bestimmtheit und 
Wohltemperiertheit der fides 

der lutherischen Schullehre. 
Wie ‘Erkennen und Liebe’, so 
bleibt für Luther der Glaube stets 
und bis zuletzt die Beziehung 
auf ein mirum ac mysteriosum 
und zugleich die geheimnisvolle 
Seelenkraft der ‘adhaesio Dei’, 
die den Menschen eint mit Gott. 
Einung aber ist der Stempel des 
Mystischen.“ (R. Otto, Das Heilige, 
München 1963, S. 129)

Otto setzt das Thema der Annä-
herung des mit Gott einigenden 
Glaubens fort: „Für ihn [d.h. für 
Luther] ist Glaube ein Etwas, das 
in rationalen Begriffen nicht 
erschöpfbar ist und zu dessen 
Bezeichnung man dann eben der 
‘Bilder’ bedarf. Der Glaube ist ihm 
jene verborgene Mitte der Seele, 
die den Mystikern der Seelen-
grund war und in der sich die 
Einung vollzieht.“ (Ebenda, S. 129)

Die oben angeführten Zitate 
enthalten viele Gedankengänge. 
Bemerken wir Folgendes: Nach 
Otto wird der Glaube bei Luther 
so verstanden als „die geheim-
nisvolle Seelenkraft“, die für die 
Einung des Menschen mit Gott 
verantwortlich ist, und als „Mitte 
der Seele“, in der sich diese Ei-

nung vollzieht.
Diese Auffassungen des einigen-

den, mystischen Glaubens führen 
zu den Fragen nach dessen Be-
ziehung zum Heiligen Geist. Der 
Glaube, verstanden tiefer als nur 
rationale Formulierungen, führt 
selbstverständlich zur Identifi-
zierung mit dem Heiligen Geist, 
der eine Wandlung im Inneren 
des Menschen verursacht: „Er 
[d.h. der Glaube] ist zugleich eine 
pneumatische Erkenntniskraft, 
ein mystisches a priori im Geiste 
des Menschen für die Aufnahme 
und Anerkennung der übersinn-
lichen Wahrheit und in dieser 
Hinsicht selber identisch mit dem 
Heiligen Geist im Herzen (cum 
Spiritu sancto in corde).“ (Ebenda, 
S. 125, hervorgehoben – PL).

Der Glaube bei Luther – so Otto 
– vereinigt nicht nur mit dem 
Heiligen Geist, sondern auch 
mit den Gefühlszuständen, die 
gewöhnlich dem Heiligen Geist 
zugeschrieben werden und die 
mit der Neugeburt verbunden 
sind: „Der Glaube ist weiter das 
‘tätig, mächtig, schäftig Ding’ 
in uns, ist stärkster Affekt, der 
in nächster Verwandtschaft 



und durch sie überlieferte Bild 
seines Leistens, Lebens, Handels 
für uns selbst Offenbarungswert 
und –kraft hat oder ob wir hier 
nur zehren vom Erbe der ersten 
Gemeinde und glauben auf Grund 
von Autorität und fremdem Zeug-
nis.“ (Ebenda, S. 189)

Die mystische Rechtfertigung und 
der Heilige Geist

Otto sucht nach der Tiefe der 
religiösen Erfahrung nicht nur in 
der Entdeckung der existientiel-
len Tiefe des bekannten Glau-

und verbinden sich mit ihr selbst. 
Es folgt die Einung, die dem 
Verstehen der damals entstanden 
Situation mindestens logisch 
vorausgeht. Wenn Gott das Wort 
an den Menschen richtet, dann 
hört dieser zuerst das Wort, es 
bebt in seinem Inneren durch den 
Lufthauch des Heiligen Geistes. 
Der Mensch erfährt dieses Wort 
der Liebe, das im Augenblick des 
Aussprechens bereits in ihm ist, 
das seine tiefsten Grundlagen 
des Daseins durchdringt, das in 
ihm bleibt und das eine Gefühls-
reaktion entstehen lässt, die in 
den nächsten Jahren begehrt und 
beschrieben wird.

Diese tiefe Sorge Ottos um das 
richtige Verstehen des mit der 
religiösen Erfahrung und mit 
dem Wirken des Heiligen Geistes 
vereinigten Glaubens ist in seinen 
Einführungsworten zum 22. 
Kapitel des „Heiligen“ ergreifend 
enthalten: „Wichtiger als die Fra-
ge, ob die Urgemeinde das Heilige 
in und an Christo erlebte und er-
leben konnte, ist uns die andere, 
ob wir es auch noch können, das 
heißt, ob das uns in der Gemeinde 

bens, der den Menschen mit Gott 
vereinigt. Ähnliche Ahnungen, 
die diesmal die Rechtfertigungs-
doktrin und ihre Beziehung zum 
Heiligen Geist betreffen, kann 
man im Kapitel „Mystifizierte Ju-
stifikationslehre“ in seinem Buch 
„West-östliche Mystik. Vergleich 
und Unterscheidung zur Wesens-
deutung“ (Gotha, 1926) finden.

Otto situiert den Gedanken 
Luthers über die Rechtfertigung 
Gottes im Kreise solcher My-
stiker wie Meister Eckhart, der 
Autor von Theologia deutsch 
und Tauler. Für Eckhart ist die 
Gerechtigkeit „höher und anders 
als alle iustitia civilis, als alles, 
was Menschen Gerechtigkeit oder 
Tugend nennen; die wesenhafte, 
wahre, vollkommene, die nicht 
aus der Kreatur, nicht aus den 
Werken, nicht aus irgendeinem 
geschaffenem Willen oder Wesen 
kommen kann.“ (Ebenda, S. 272). 
Solches Verstehen der Rechtfer-
tigung durch Eckhart, für den 
sie in gewissem Sinne Gott selbst 
ist, ist mit Luthers Verstehen der 
biblischen Gerechtigkeit aus dem 
Glauben konvergent: „Denn was 
Luther die Gerechtigkeit nennt, 
die aus Glauben kommt, das ist 
eben auch die Gerechtigkeit, die 
aller Kreatur, allem Fleische, al-
lem ‘natürlichen’ Wesen ganz un-
erreichlich, Gottes eigene Gerech-
tigkeit ist und nur aus ihm selber 
fließen kann.“ (Ebenda, S. 272)

Wenn also das Erteilen der Ge-
rechtigkeit Gottes dem Menschen 
mit dem Erteilen Gottes selbst 
gleichbedeutend ist, dann tritt 
damit die mystische Rechtferti-
gungslehre hervor, die nicht nur 
von dem Erteilen des Rechtfer-
tigungsurteils dem Menschen, 
sondern auch von der Einung des 
gerechten Gottes mit dem Men-
schen redet. Daher meint Otto, 
dass „über Luthers Justifikations-
lehre immer ein feiner mysti-
scher Schimmer hängen bleibt“. 
(Ebenda, S. 273).

Otto versucht diese mystische 
Dimension der Rechtfertigung 
auf verschiedene Art und Weise 
zu erfassen. Zitieren wir seine 

des enthousiazesthai steht. Er 
übernimmt selber geradezu Funk-
tionen, die alle Enthousiastai von 
Paulus an immer dem pneyma 
zugeschrieben haben. Denn er ist 
es, der ‘uns innerlich wandelt und 
neu gebieret’.“ (Ebenda, S. 129)

Otto sieht in der Rationalisie-
rung des Glaubens eine Gefahr 
und damit eine Einschränkung 
des Glaubens nur auf die im 
Credo zum Ausdruck gebrachten 
Formeln, die das Zeugnis der 
tiefen Einung derjenigen mit Gott 
sind, von denen man den kirchli-
chen Nachlass erbt. Otto möch-
te, dass jeder, der den Glauben 
bekennt, ihn tief erfahren und 
seine existientielle Tiefe spüren 
könnte; denn der Glaube kann 
in das Glaubensbekenntnis nur 
sekundär gefasst werden.

Das führt Otto zur Suche bei Lu-
ther nach den Zusammenhängen 
zwischen dem mystischen, eini-
genden Glauben und dem Wirken 
des Heiligen Geistes selbst. Das 
Wirken des Heiligen Geistes ist 
tiefer als nur die Fähigkeit des 
Einzelnen, die konkreten Glau-
benswahrheiten zu bekennen. 
Durch das Wirken des Heiligen 
Geistes wird Gott selbst dem Men-
schen erteilt. Der Heilige Geist 
verursacht die Umwandlung des 
Menschen in seinem Inneren. 
Sein Wirken beruht darauf, dass 
er den Menschen in der Form ei-
ner mystischen Einung bewohnt.
Der Heilige Geist wirkt in dem 
Abgrund der menschlichen Seele; 
in diesem Abgrund muss es den 
Glauben geben, dort soll er ent-
stehen und dort soll die religiöse 
Erfahrung erzeugt werden, die 
über die Worte hinausgeht und 
sich in diese nicht fassen lässt.

Versuchen wir diese Einung 
durch den Heiligen Geist und 
den mystischen Glauben mittels 
einer menschlichen Analogie 
zu erfassen. Wenn ein Geliebter 
seiner Auserwählten seine Liebe 
ins Ohr flüstert, dann bebt in 
ihrem Inneren der Luftstrom der 
ausgesprochenen Worte. Zuerst 
spürt die Auserwählte diese Wor-
te, sie durchdringen ihr Inneres 

inhaltlich dichten Worte: „Alle 
Termini der mystischen Seins- 
und Einheitslehre gewinnen bei 
Luther doch sogleich den Sinn 
von Termini der Rechtfertigung 
aus der Gnade. Seins-verleihung, 
Einheit mit Gott oder Christo oder 
dem Wort, unio substantialis und 
substantialissima, mit Christo 
oder Gott ‘ein Kuchen werden’, 
das ist nichts anderes als die 
Verleihung des heiligen Geistes“ 
(Ebenda, S. 273). Die mystische 
Rechtfertigung ist also die Einung 
Gottes mit dem Menschen, das 
Erteilen Gottes, Christi und des 
Heiligen Geistes. Dieses Erteilen 
hat nicht nur einen äußeren Cha-
rakter. Es ist für Luther auch von 
innen her „wirklich und wesen-
haft ‘Seinsverleihung’, Wesens-
mitteilung des Göttlichen selber 
an die Kreatur“. Das, was sich in 
der Rechtfertigung ereignet, ist 
nach Otto „allen Ernstes eine unio 
substantialis und der Gottesgeist 
selber im Herzen“. (Ebenda, S. 
274, hervorgehoben – PL)

Wiederholen wir: In der 
Rechtfertigung geht es nicht 
ausschließlich um eine Losspre-
chung, um ein äußeres Urteil, 
sondern es geht letztendlich um 
eine innere Teilnahme an Gott 
selbst, der seine Gerechtigkeit, 
also sich selbst erteilt. Dieses 
Erteilen wird zu einer mystischen 
Einung, die sich in den tiefsten 
Sphären des menschlichen We-
sens ereignet, das Gott verän-
dert, indem er sich selbst gibt. 
Der Mensch wird also durch die 
Gerechtigkeit Gottes erfüllt, der 
Heilige Geist wohnt in ihm. Das 
Wirken des Heiligen Geistes ist 
also mit der mystischen Recht-
fertigung als dem Erteilen Gottes 
unmittelbar verbunden.

Die Annahme des Heiligen Geistes
Durch das Verfolgen Rudolf Ot-

tos Interpretation von Martin Lu-
ther haben wir die Tiefe des Glau-
bens und der Rechtfertigung wie 
auch deren Zusammenhänge mit 
dem inneren Wirken des Heiligen 
Geistes im Herzen des Menschen 
entdeckt. Das Wiedergewinnen 

18 Christophoribote //Thema

DER GLAUBE 
FÜHRT ZUR IDEN-
TIFIZIERUNG  MIT 
DEM HL. GEIST UND 
EINER WANDLUNG 
IM INNEREN DES 
MENSCHEN



19

traktować je jako irracjonalne, 
wyrażające, pierwotniejsze wobec 
analizy intelektualnej, uczucia. 
Ową irracjonalność słów o Bogu 
nie powinno się rozumieć jako 
nieracjonalność, ale jako pewną 
uczuciową ekspresję doświadcze-
nia religijnego. 

Zaproponowane przez Otto roz-
różnienie języka na irracjonalny 
i racjonalny będzie miało istotne 
znaczenie dla dalszych rozważań 
i odczytywania poszczególnych 
terminów teologicznych. Mi-
styczne doświadczenie religijne 
wprawdzie poddaje się racjonali-
zacji, ale jako takie ją wyprzedza 
i nie daje się wyczerpująco ująć 
w pojęcia.

Mistyczna wiara i Duch Święty
W XIV rozdziale Świętości, 

poświęconym myśli Marcina 
Lutra, Rudolf Otto między innymi 
przygląda się rozumieniu wiary 
przez Reformatora. Otto jest 
przekonany o tym, że doświadcze-
nie religijne poprzedzające jego 
pojęciowe ujęcie powiązane jest 
z wiarą. Oznacza to, że według 

WIARA ZESPALA  Z DUCHEM 
ŚWIĘTYM. DZIAŁANIE DUCHA 
ŚWIĘTEGO JEST UDZIELANIEM 
SIĘ SAMEGO BOGA 
CZŁOWIEKOWI

der Tiefe und der Mystik der 
religiösen, christlichen Erfah-
rung führt zum Bewusstsein des 
Bedürfnisses nach dem Heiligen 
Geist. Dieser wird paradoxerweise 
nicht auf eine geheimnisvolle, 
unverständliche, sondern auf 
eine gewöhnliche und äußere Art 
und Weise gegeben. In der Pre-
digt zu Pfingsten regt Luther zur 
Fürbitte um den Heiligen Geist im 
Namen Christi an: „Darumb, so 
dein Herz jetzt sich auch aufthut, 
das du du gedenckest: Ach Got, 
gib mir auch den heiligen geist, 
mit solchen gedanken und gebet 
far fort und zweiffle nit. Das ist 
der nechste und beste weg, da du 
zum heiligen Geist kann kom-
men.“

Nach der Ermunterung zum 
Gebet um den Heiligen Geist, geht 
Luther dazu über, was den Kern 
der lutherischen Lehre von der 
Erlösung und der Geistverleihung 
bildet, die nur durch das Wort 
und die Sakramente erteilt wird: 
„Nun ist aber gleichwol das gebet 
allein nicht genugsam. Denn wo 
du dich in winckel setzten, und 
den heiligen geist bitten und da-
neben dich nicht fleissig woltest 
zum wort und den heiligen Sac-
ramenten halten, so würde das 
gebett langsam frucht schaffen. 
Ursach: der heilig geist wil allein 
durch das wort und die heiligen 
Sacrament sein würckung haben. 
Wer nun von solchem sich wolte 
abhalten, da würd der heilig geist 
nimmer mer zukommen. Darumb 
lassen wir uns tauffen, wir gehen 
zum Nachtmal des Herrn, wir 
hören Gottes wort, begeren der 
Absolutio, denn wir wissen, das 
solches alles der werckzeug ist, 
dadurch der heilig geist sein 
werck in uns ausrichtet.“

Möge den bekannten Glauben 
und das Rechtfertigungsbewusst-
sein eine tiefe Erfahrung des uns 
erteilten und uns verändernden 
Heiligen Geistes durchdringen, 
damit wir die Einung mit Gott 
in unserem Inneren erfahren 
können und damit die Worte über 
Gott dessen Ausdruck werden.

Übersetzung: Dr. Joanna Giel 

W zeszłym roku przypadła setna 
rocznica wydania we Wrocławiu 
wyjątkowej książki luterańskiego 
teologia, Rudolfa Otto, zaty-
tułowanej Świętość. Elementy 
irracjonalne w pojęciu bóstwa i ich 
stosunek do elementów racjonal-
nych. Jeden z głównych wątków 
tej pracy dotyczy specyfiki języka, 
którym opisujemy Boga. Ru-
dolf Otto stawia tezę, że słowa 
używane do mówienia o Bogu nie 
należy traktować jako pojęć, dzię-
ki którym racjonalnie definiowa-
na jest jego istota. Raczej należy 

niego Luter nie rozumiał wiary 
jedynie na poziomie racjonalnym 
i doktrynalnym, ale także mi-
stycznie, przedracjonalnie. Otto 
pisze: „wiara Lutra ma całkiem 
określone cechy, które posiadają 
podobieństwo do mistycznych 
funkcji duszy i wyraźnie ją odróż-
niają od racjonalnej określoności 
i jednostajności wiary (fides) lu-
terańskiej doktryny. Podobnie jak 
poznanie i miłość, tak też i wiara 
pozostaje dla Lutra zawsze i aż do 
końca stosunkiem do mirum ac 
mysteriosum, a zarazem tajemni-

rozumiana głębiej niż tylko jej 
racjonale sformułowania natural-
nie prowadzi do jej utożsamienia 
z Duchem Świętym, dokonującym 
przemiany we wnętrzu człowie-
ka: „Jest ona [tj. wiara] zarazem 
pneumatyczną siłą poznawczą, 
mistycznym a priori w psychice 
człowieka do przyjęcia i uznania 
ponadzmysłowej prawdy i pod 
tym względem jest tożsama 
z Duchem Świętym w sercu (cum 
Spiritu sancto in corde)” (tamże, 
s. 125, wytłuszczenie PL).

Dla Otto, wiara u Lutra nie tylko 
zespala się z Duchem Świętym, ale 
także z tymi stanami uczuciowy-
mi, które zwykle przypisywane są 
działaniu Ducha Świętego i zwią-
zane są z nowym zrodzeniem: 
„Wiara jest następnie „czynną, 
potężną, stwórczą rzeczą” w nas, 
jest najsilniejszym uczuciem (Af-
fekt) bardzo blisko spokrewnio-
nym z enthousiazesthai. Przejmu-
je wręcz funkcje, które wszyscy 
„entuzjaści”, poczynając od 
Pawła, przypisywali pneumie. Jest 
bowiem tym, co „nas wewnętrz-
nie przemienia i rodzi na nowo” 
(tamże, s. 125).

Otto widzi zagrożenie racjonali-
zacji wiary, a przez to sprowadze-
nie jej jedynie do wyznawanych 
w Credo formuł, które są świadec-
twem głębokiego zjednoczenia 
z Bogiem tych, po których dzie-
dziczy się spuściznę kościelną. 
Otto pragnie jednakże, by każdy 
wyznający wiarę mógł jej głęboko 
doświadczyć, by mógł poczuć jej 
egzystencjalną głębię, która tylko 
wtórnie ujmowana może być 
w wyznanie wiary. 

Prowadzi to Otto do poszukiwa-
nia u Lutra związków mistycznej, 
jednoczącej wiary z działaniem 
samego Ducha Świętego. Działa-
nie Ducha Świętego jest głębsze 
niż tylko zdolność jednostki do 
wyznawania konkretnych prawd 
wiary. Działanie Ducha Świętego 
jest udzielaniem się samego Boga 
człowiekowi, powoduje jego prze-
mianę u samych jego podstaw 
i polega na zamieszkiwaniu w nim 
w formie mistycznego zjedno-
czenia. Jeśli Duch Święty działa 

czą siłą duchową „przylgnięcia do 
Boga” (adhaesio Dei), która jedno-
czy ludzi z Bogiem. Ale zjednocze-
nie to piętno mistyki” (korzystam 
z tłumaczenia Bogdana Kupisa 
wydanego staraniem Wydawnic-
twa KR w Warszawie 1999, s. 125). 

Otto kontynuuje wątek przybli-
żania jednoczącej z Bogiem wiary: 
„dla niego [tj. Lutra] wiara jest 
czymś, czego nie da się wyczerpać 
w racjonalnych pojęciach i co wy-
maga jakichś obrazów, aby można 
było je określić. Wiara jest dla 
niego tym ukrytym środkiem du-
szy, który dla mistyków stanowił 
jej dno i w którym dokonywało się 
zjednoczenie” (tamże, s. 125).

Powyższe dwa cytaty zawie-
rają wiele tropów myślowych. 
Zauważmy tylko, że według Otto 
u Lutra wiara rozumiana jest 
jako „tajemnicza siła duchowa” 
odpowiedzialna za zjednoczenie 
człowieka z Bogiem, jako „środek 
duszy”, w którym to zjednoczenie 
się dokonuje. 

Takie ujęcia jednoczącej mistycz-
nej wiary rodzą pytania o jej rela-
cję do Ducha Świętego. Otóż wiara 

MISTYCZNA WIARA I USPRAWIEDLI-
WIENIE – DUCH ŚWIĘTY W SERCU
Tekst: dr. hab. Piotr Lorek, 
Ewangelikalna Wyższa Szkoła Teologiczna we Wrocławiu



wyznawanej wiary jednoczącej 
człowieka z Bogiem. Podobne 
intuicje, tym razem dotyczące 
doktryny usprawiedliwienia i jej 
relacji do Ducha Świętego można 
odnaleźć w rozdziale zatytułowa-
nym Mistyczna teoria usprawiedli-
wienia, zawartym w jego książce 
Mistyka Wschodu i Zachodu. 
Analogie i różnice wyjaśniające jej 
istotę (korzystam z tłumaczenia 
Tomasza Dulińskiego wydanego 
staraniem Wydawnictwa KR 
w Warszawie 2000).

Otto sytuuje myśl Lutra o Bożej 
sprawiedliwości w kręgu takich 
mistyków jak Eckhart, autor 
Theologia deutsch, i Tauler. Dla 
Eckharta sprawiedliwość „wyższa 
jest i inna niż wszelka iustitia 
civilis, niż wszystko, co ludzie 
nazywają sprawiedliwością lub 
cnotą – ta istotna, prawdziwa, 
doskonała, której źródłem nie 
może być stworzenie, uczynki, 
jakakolwiek stworzona wola 
czy istota” (tamże, s. 222). Takie 
rozumienie sprawiedliwości przez 
Eckhara, dla którego jest ona 
w pewnym sensie samym Bogiem, 
jest zbieżna z rozumieniem 
przez Lutra biblijnej sprawiedli-
wości z wiary: „To bowiem, co 
Luter nazywa sprawiedliwością 
wynikającą z wiary, jest właśnie 
także zupełnie nieosiągalną dla 
wszelkiego stworzenia, wszelkie-
go ciała, wszelkiej „naturalnej” 
istoty własnością Boga i tylko 
z niego samego może wypływać” 
(tamże, s. 222). 

Jeżeli więc przekazywanie spra-
wiedliwości Bożej człowiekowi 
jest równoznaczne z udzielaniem 
się mu samego Boga, to tym 
samym wyłania się mistyczna 
teoria usprawiedliwienia, która 
nie mówi jedynie o przekazy-
waniu samego tylko wyroku 
usprawiedliwienia człowiekowi, 
ale również jednoczeniu się spra-
wiedliwego Boga z człowiekiem. 
Stąd też Otto twierdzi, że „nad 
nauką Lutra o usprawiedliwieniu 
człowieka zawsze unosi się jakiś 
subtelny, mistyczny blask” (tam-
że, s. 223). 

Otto próbuje na różne sposoby 

na samym dnie ludzkiej duszy, to 
na tym dnie musi być wiara, tam 
ma się ona rodzić i tam właśnie 
ma się generować doświadczenie 
religijne, które przekracza słowa 
i nie daje się w nie ująć.

Spróbujmy uchwycić to zjedno-
czenie przez Ducha Świętego i 
mistyczną wiarę ludzką analogią. 
Jeśli kochanek wyznaje na ucho 
swej wybrance miłość, to ona sły-
szy jego słowa, drga w jej wnętrzu 
strumień powietrza wypowia-
danych tych słów. Wybrana je 
wpierw odczuwa, słowa przeni-
kają jej wnętrze, łączą się z nią 
samą. Następuje zjednoczenie, 
przynajmniej logicznie wyprze-
dzające rozumienie zaistniałej 
wtedy sytuacji. Gdy Bóg kieruje 
Słowo Ewangelii do człowieka, 
to ten słyszy to Słowo, drga ono 
przez powiew Ducha Świętego 
w jego wnętrzu. Człowiek do-
świadcza to Słowo miłości, które 
w momencie wypowiadania jest 
już w nim samym, przenika jego 
najgłębsze podstawy bycia, w nim 
pozostaje i rodzi uczuciową reak-
cję, przez kolejne lata pożądaną 
i opisywaną.

Ta głęboka troska Otto o właści-
we zrozumienie wiary zespolonej 
z religijnym doświadczeniem 
i działaniem Ducha Świętego, 
przejmująco zawarta jest w jego 
słowach wstępnych do rozdziału 
22. Świętości: „Od pytania, czy 
gmina pierwotna przeżywała 
i czy mogła przeżywać świętość 
w Chrystusie, ważniejsze jest inne 
pytanie: czy i my jesteśmy jeszcze 
do tego zdolni, tzn. czy obraz jego 
postępowania, życia i czynów, 
wytworzony w gminie i przeka-
zany nam przez gminę, posiada 
także i dla nas wartość i moc 
objawienia, czy też czerpiemy 
tu tylko z dziedzictwa pierwszej 
gminy i wierzymy na podstawie 
autorytetu i cudzego świadectwa” 
(tamże, s. 183).

Mistyczne usprawiedliwienie 
i Duch Święty

Otto szuka głębi doświadczenia 
religijnego nie tylko w odkry-
waniu egzystencjalnej głębi 

doświadczenia chrześcijańskiego 
prowadzi do świadomości potrze-
by Ducha Świętego. Ten para-
doksalnie dawany nie jest w jakiś 
tajemniczy, niezrozumiały, lecz 
w zwykły i zewnętrzny sposób. 
W kazaniu na święto Zesłania 
Ducha Świętego Luter przynagla 
do modlitewnej prośby o Ducha 
w imieniu Jezusa: „Dlatego jeśli 
otworzy się teraz twoje serce i po-
myślisz: Ach, Boże, daj mi twojego 
Ducha Świętego, to trwaj w takiej 
modlitwie i w takich myślach, nie 
wątpiąc. To jest najkrótsza i naj-
lepsza droga, którą możesz dojść 
do Ducha Świętego” (korzystam 
z tłumaczenia Marcina Waltera 
Kazania ks. dra Marcina Lutra. 
Postylla domowa, wydanego stara-
niem Wydawnictwa TTL Clinical 
Marcin Walter, Kraków 2011, 
s. 333–334). 

Po zachęcie do modlitwy o Du-
cha, Luter przechodzi o tego, co 
stanowi sedno luterańskiej nauki 
o zbawieniu i dawaniu Ducha, 
udzielanym jedynie przez Słowo 
i Sakramenty: „Sama modlitwa 
jednak nie wystarcza. Jeśli więc 
chciałbyś tylko siedzieć w kącie 
i prosić o Ducha Świętego, a nie 
trzymać się sumiennie Słowa 
i świętych Sakramentów [Chrztu 
i Wieczerzy Pańskiej], to długo 
przyjdzie czekać na owoce takiej 
modlitwy. A to dlatego, że Duch 
Święty działa jedynie poprzez Sło-
wo i poprzez święty Sakrament. 
Kto zaś od obu się powstrzymuje, 
do tego nigdy Duch Święty nie 
przyjdzie. Dlatego dajemy się 
chrzcić, przystępujemy do Wie-
czerzy Pańskiej, słuchamy Słowa 
Bożego i pragniemy rozgrzesze-
nia, bo wiemy, że wszystko to jest 
narzędziem, którym Duch Święty 
dokonuje w nas swego dzieła” 
(tamże, s. 334).

Niech wyznawaną wiarę 
i świadomość usprawiedliwienia 
przesiąknie głębokie doświad-
czenie udzielanego i przemienia-
jącego nas całych Ducha Świę-
tego, byśmy mogli doświadczyć 
zjednoczenia z Bogiem w głębi 
nas samych, a słowa o Bogu stały 
się tego wyrazem.

uchwycić ten mistyczny wymiar 
usprawiedliwienia. Zacytujmy 
jego skondensowane treścio-
wo słowa: „Wszelkie terminy 
mistycznej teorii bytu i jedności 
uzyskują u Lutra natychmiast 
sens terminów usprawiedliwienia 
wynikającego z łaski. Dawanie 
bytu, jedność z Bogiem, Chrystu-
sem lub Słowem, unio substantia-
lis i substantialissima, z Chry-
stusem lub Bogiem „stawanie się 
uległym jak ciasto”, to nic innego, 
jak dawanie Ducha Świętego […]” 
(tamże, s. 223). Mistyczne uspra-
wiedliwienie więc to zjednoczenie 
Boga z człowiekiem, to udziela-
nie się Boga, Chrystusa i Ducha 
Świętego. To udzielanie się nie ma 
jedynie charakteru zewnętrznego, 
lecz od wewnątrz jest to dla Lutra 
„rzeczywiście i istotnie „dawa-
niem bytu”, zwiastowaniem 
stworzeniu samej istoty tego, co 
boskie” (tamże, s. 223). Według 
Otto, co się wydarza w usprawie-
dliwieniu jest „zupełnie serio 
jakąś unio substantialis i duchem 
samego Boga w sercu” (tamże, 
s. 223, wytłuszczenie PL). 

Powtórzmy, w usprawiedliwie-
niu nie chodzi jedynie o uniewin-
nienie, jakiś zewnętrzny wyrok, 
ale ostatecznie o wewnętrzne 
uczestnictwo, i to uczestnictwo 
w samym Bogu, który udziela 
swojej sprawiedliwości, czyli 
siebie. To udzielanie staje się 
mistycznym zjednoczeniem 
wydarzającym się w najgłębszych 
sferach istoty człowieka, które-
go Bóg przemienia dając siebie. 
Człowiek więc staje się przepeł-
nionym Bożą sprawiedliwością, 
zamieszkuje w nim Duch Święty. 
Działanie Ducha Świętego jest 
więc bezpośrednio złączone z mi-
stycznym usprawiedliwieniem, 
jako udzielaniem się Boga.

Przyjęcie Ducha Świętego
Idąc za Rudolfa Otto interpreta-

cją Marcina Lutra odkrywaliśmy 
głębię wiary i usprawiedliwienia 
oraz ich związki z wewnętrznym 
działaniem Ducha Świętego 
w sercu człowieka. Odzyskiwa-
nie głębi i mistyki religijnego 

DUCH ŚWIĘTY DZIAŁA 
PRZEZ SŁOWO I ŚWIĘTY 
SAKRAMENT DLATEGO DAJEMY 
SIĘ CHRZCIĆ, SŁUCHAMY SŁOWA 
I PRZYSTĘPUJEMY DO WIECZERZY

20 Christophoribote //Thema



21

Im Jahre 451 tagte das vierte 
ökumenische Konzil in Chalce-
don nahe Konstantinopel (heute: 
Istanbul). Es gab Streit darüber, 
wie man genau in dem Sohn 
Gottes Jesus Christus seine wahre 
Gottheit und wahre Menschheit 
bestimmen könne. Es ging dabei 
also eigentlich nur um die Frage 
nach den zwei Naturen Christi, 
der göttlichen und der menschli-
chen Natur. 

Doch je unsicherer sich die 
Parteien beim Suchen nach einer 
Definition in den sehr heftigen 
Auseinandersetzungen wurden, 
umso gründlicher wollten sie 

zumindest im Vorfeld darüber 
Einigkeit finden, was denn 
zuvor über die drei Personen der 
Dreieinigkeit Gottes Vater – Sohn 
– Heiliger Geist als rechtgläu-
big bekannt werden müsse, um 
danach über den Sohn als solchen 
Aussagen machen zu können. So 
einigten sich die Bischöfe unter 
Vorsitz des Patriarchen Anatolius 
von Konstantinopel, dem Beisein 
der päpstlichen Delegation und 
der Aufsicht Kaiser Marcians auf 
folgende Verlautbarung:

„Wir haben durch gemeinsames 
Urteil die Lehren des Irrtums 
verjagt und den irrtumslosen 

Glauben erneuert; wir haben das 
Glaubenssymbol der 318 [Väter] 
allen verkündet und diejenigen 
Väter als die unsrigen anerkannt, 
die diese Kurzformel des rechten 
Glaubens angenommen haben; es 
sind die 150 [Väter], die danach 
im großen Konstantinopel zusam-
mengekommen sind und ihrer-
seits denselben Glauben besiegel-
ten… Um ihnen [=den Häretikern] 
alle Machenschaften gegen die 
Wahrheit zu verwehren, hat 
deshalb diese jetzt versammelte 
heilige, große und ökumenische 
Synode, die lehrt, was von Anfang 
an unerschütterlich verkündet 

wird, entschieden, dass vor allem 
der Glaube der 318 heiligen Väter 
unangetastet bleibt. Ferner bestä-
tigt sie wegen der Kämpfer gegen 
den Heiligen Geist die Lehre über 
das Wesen des Geistes, die einige 
Zeit später von den 150 in der 
Kaiserstadt versammelten Vätern 
überliefert wurde.“

Gerade das Letzte mag erstau-
nen, nämlich, dass noch siebzig 
Jahre nach dem Glaubenssymbol 
von Nicäa und Konstantinopel 
von 381, welches doch alle recht-
gläubigen Christen angenommen 
hatten und bis heute auch unser 
lutherisches Glaubensbekenntnis 

Der dritte Artikel 
des Credo

Text: Pfr. Dr. Oliver Dürr 



neben dem Apostolischen ist, 
die Wesenheit des Geistes von 
einigen Christen doch wohl nicht 
anerkannt war. Das Problem 
war allen voran, dass der Heilige 
Geist als Hauch des Vaters nicht 
als substantiell, sondern als 
bloße Eigenschaft oder schlich-
tes Vermögen des einen Gottes 
gedacht wurde, ohne aber selber 
zur Einheit als untrennbarer 
göttlicher Bestandteil dazuzuge-

hören. Allerdings nur, wenn der 
Geist eine eigene Selbstständig-
keit besitzt, kann der Geist ganz 
heilig, weil ganz göttlich genannt 
werden, verlangten dagegen die 
Konzilsväter zu bekennen. 

In der Tat war das aber im 4. 
Jahrhundert nicht unumstritten. 
Das alte Glaubensbekenntnis 
von 325 unter Kaiser Konstantin 
hatte zudem nur ganz lapidar 
von „Auch (wir glauben) an den 

Heiligen Geist.“ formuliert. Nun 
aber zeigte sich, dass hier der 
Häresie weiterhin Tor und Tür 
geöffnet war. Denn nun äußerten 
manche Theologen den Verdacht, 
dass, wenn der Sohn und der 
Geist wesensgleich seien, ob sie 
dann denn nicht „Brüder“ sein 
müssten, was doch dem Bekennt-
nis von Nicäa widerspreche, dass 
Jesus Christus alleinig Gottes 
eingeborener Sohn sei! 

Der große Kirchenlehrer Basilius 
von Kappadokien nahm diesen 
Ball der Häresie auf und entgeg-
nete, dass doch das Personsein 
des Christen selber überhaupt 
nur dann möglich sei, wenn es 
vom heiligmachenden Geiste 
Gottes geprägt ist; vermittels des 
Heiligen Geistes aber sind wir mit 
Christus verbunden, und er ist 
die Verwirklichungsgestalt des 
einen Gottes insofern, dass wir in 
seinem persönlichen Antlitz den 
Vater voll erkennen können. Wäre 
der Heilige Geist nicht selbstän-
dig göttlich, sondern lediglich 
eine innere Kraft oder Art und 
Weise des Erscheinens des bloß 
allein existierenden Gott-Vaters, 
welche sich auch wieder einfach 
aus unserem Leben verflüchtigen 
könnten, dann wäre er nicht in 
der Lage, den Namen „Geber des 
Lebens“ zu tragen (Joh 6,63), das 
heißt wirklich bis zum ewigen Le-
ben der dableibende Geber des das 
Leben des Fleisches verwandeln-
den neuen Lebens der Gläubigen 
zu sein und auch immerwährend 
für uns die Verbindung zu Gott zu 
garantieren (2. Kor 3,6).  

Daher hatten schon im Jahre 
381 die sogenannten 150 Vä-
ter, wie man sie in Chalcedon 
nannte, den sehr schlichten Satz 
der heiligen 318 Vater von Nicäa 
(325), dass man an den Heiligen 
Geist glaube, folgendermaßen 
ergänzt: „Wir glauben an den 
Heiligen Geist, der Herr ist und 
lebendig macht.“ Damit konnte 
man sicherstellen, dass dieser 
Geist Glauben schafft und in der 
Taufe, die später ja auch im Credo 
genannt wird, ganz lebendig zum 
ewigen Leben wirkt. Und weil der 

Geist genauso göttlichen Wesens 
ist, war das, was durch ihn im 
Namen Jesu oder des Dreieinigen 
Gottes geschah, wahrhaftig wahr 
und von ewiger Dauer. 

So folgte konsequenterweise der 
nächste Satz: „...der aus dem Va-
ter und dem Sohn hervorgegan-
gen ist.“ Hier wird es allerdings 
zwischen der lateinischen und 
der orthodoxen Seite eine noch 
bis heute bestehende Differenz 
dahingehend geben, inwieweit 
der Heilige Geist, der nach der 
Schrift auf Jesus bei der Taufe 
selber niederfuhr (Matth 3,16) 
und mit dem und Feuer er denn 
taufen werde (Matth 3,11), nicht 
allein dem Vater entspringe und 
nicht gleich auch schon dem Soh-
ne. Im zweiten Fall gehe der Geist 
eben nur „aus dem Vater“ auch 
im Credo bezeugt hervor. Schon 
Gregor von Nyssa verwies hier 
auf Joh 15,26, dass der „Geist der 
Wahrheit vom Vater hervorgehe“, 
weswegen der Zusatz „und dem 
Sohne“ in dieser Art hier fehlt.

Doch wie dem auch sei, unbe-
denklich war allen Konzilsvätern, 
dass er „mit dem Vater und 
dem Sohne verherrlicht werde 
und gesprochen hat durch die 
Propheten.“ Während erstes die 
Göttlichkeit des Geistes in der 
Verehrung Gottes und für die 
Liturgie der Kirche sicherstellte, 
verwies zweites darauf, dass die 
Propheten schon auf Christus 
hingewiesen hätten, damit erfüllt 
werde alles, was geschrieben 
steht über den Menschensohn (Lk 
18,31). Dadurch nahm man zudem 
die Verheißungsdimension des 
biblischen Zeugnisses auf, dass 
für die kommenden Tage des Mes-
sias eine Ausgießung des Heiligen 
Geistes über alles Fleisch erhofft 
werde (Joel 3,1), so dass alle 
Israeliten zu Propheten Gottes 
würden. Darauf fußte wiederum 
die nachösterliche Gemeinde, 
wovon das Pfingstwunder in der 
Apostelgeschichte 2 zeugt. 

Die Gegenwart des Auferstan-
denen war demnach die Vor-
aussetzung der Ausgießung des 
Heiligen Geistes, der sich in den 

22 Christophoribote //Thema



23

Von der Lektorin zur Autorin?! 
Mit diesem hübschen Idee wurde 
ich gefragt, ob ich etwas über 
den „Heiligen Geist“ schreiben 
könnte.

Ja, dachte ich mir, Du bist 
Lektorin, hast ein Fernstudium 
zur Prädikantin gemacht, da geht 
man doch davon aus, dass man 
zum Heiligen Geist etwas sagen 
kann. Immerhin, dieses Mysteri-
um gehört zur Dreieinigkeit. Dar-
über haben sich viele Theologen 
und Gelehrte seit dem Konzil von 
Nicäa geäußert. Was fange ich als 
einfacher gläubiger Mensch mit 
dem Heiligen Geist an? Mit den 
vielen klugen Gedanken kann 
und mag ich mich nicht messen, 
der „Filioque-Streit“ ist sicher 
ein wichtiger Hinweis, wie die 
Konfessionen sich entscheiden, 
den Heiligen Geist zu sehen

Es ist immer wieder interessant 
diese wissenschaftlichen Ab-
handlungen zu lesen, allerdings 
muss ich gestehen, meinem Glau-
ben oder vielmehr meinem Glau-
ben an den Heiligen Geist, hilft 
das nicht wesentlich weiter. In 
unserer Gemeinde wurde gerade 
unsere Pfarrerin Ulrike Gitter in 
ihr neues Amt eingeführt. Da ha-
ben wir gesungen „Komm Heilger 
Geist, mit Deiner Kraft, die uns 
verbindet und Leben schafft“. 
Oder, wenn nun die Konfirma-
tionen sind, wird gesungen „Nun 
bitten wir den Heiligen Geist, um 
den rechten Glauben allermeist“. 
Das Pfingstfest steht an. Man sagt 
auch „die Gründung der Kirche“ 
oder die „Aussendung des Heili-
gen Geistes“. 

Der Heilige Geist hat sein eige-
nes Fest, wir bitten den Heiligen 
Geist um etwas. Also doch nicht 
eine Einheit, sondern eine extra 
Gottheit? Hier hilft mir ein Blick 
in das Alte Testament, bzw. in das 
Hebräische. Im Alten Testament 
wird von ruach gesprochen. 
Das bedeutet: Atem, Hauch und 
Wind. Im Tanach, vereinfacht 
gesagt, die jüdische Bibel, wird 
ruach auch im Zusammenhang 
mit einer Haltung des Menschen, 
seiner Einstellung, kurz mit 

seinem geistigen Zustand, in 
Verbindung gebracht.

An dieser Stelle schließt sich für 
mich dann der Kreis mit Pfing-
sten.In der Apostelgeschichte 
wird berichtet: „Und es geschah 
plötzlich ein Brausen vom Him-
mel, wie von einem gewaltigen 
Wind und erfüllte das Haus, in 
dem sie saßen“ (Apg 2,2). „und 
sie wurden alle erfüllt, von dem 
heiligen Geist und fingen an zu 
predigen in anderen Sprachen, 
wie der Geist ihnen gab auszu-
sprechen“ (Apg 2,4). Hier kam 
der ruach und vermittelte den 
Jüngern eine Haltung, einen 
neuen Geist, eine neue Sprache. 
Dabei ist es unwichtig, ob sie 
jetzt tatsächlich Fremdsprachen 
konnten, ohne jemals Vokabeln 
und Grammatik gepaukt zu ha-
ben. Ihre Haltung durchdrang die 
Anwesenden. Ihre Überzeugung 
wirkte ansteckend und vermittel-
te die neue, frohe Botschaft. 

Der Filioque-Streit ist in mei-
nem alltäglichen Glauben ein 
akademischer Streit. Oder ein 
akademischer Streit der West- 
und Ostkirche. Für mich ist es 
wichtig, dass ich weiß, wenn ich 
den Heiligen Geist bitte, dass es 
um meine Haltung und Gesin-
nung geht, die ich meinem Gott 
hinlege, dass er es überprüfe, er 
mich frei mache oder mir Kraft 
schenke eine andere Haltung 
einzunehmen. 

Bei Johannes steht geschrieben: 
„Und ich will den Vater bitten 
und er wird euch einen andern 
Tröster geben, dass er bei euch 
sei in Ewigkeit: Den Geist der 
Wahrheit, den die Welt nicht 
empfangen kann, denn sie sieht 
ihn nicht und kennt ihn nicht. Ihr 
kennt ihn, denn er bleibt bei euch 
und wird in euch sein.“ (Joh. 14, 
16-17). Der Heilige Geist, als mein 
Tröster und Beistand.

Dieser Geist, der in mir ist, der 
meinen Geistes-Zustand spie-
geln, meine Haltung bestärken 
oder ändern kann. Der aber in 
jedem Fall einen Hauch des Gött-
lichen zeigt, das jeder Mensch in 
sich trägt.

Geistesgaben (Charismen) nach 
1. Kor 12–14 darstellte und in der 
Liebe zu Gott und den Geschwi-
stern erwies: „Die Frucht aber des 
Geistes ist die Liebe.“ (Gal 5,22a). 
Und genau an diesem Punkt hielt 
dann auch die lateinische Tradi-
tion des Credos an dem Hervor-
gehen des Geistes auch „aus dem 
Sohne“ fest. Die lebendige Erfah-
rung des Geistes knüpfte dabei 
sachgemäß an dem Wechselspiel 
des „Christus in uns“ und „Wir in 
Christus“ an: „Ich lebe, doch nun 
nicht ich, sondern Christus lebt in 
mir.“ (Gal 3,20)

Das konnte nicht ohne Folgen 
für die weitere Bestimmung der 
inneren Verfasstheit des Glau-
benden im Credo selbst sein, 
wenn es in der Schrift schon hieß: 
„Ich sage aber: Wandelt im Geist, 
so werdet ihr das Begehren des 
Fleisches nicht erfüllen…Begehrt 
ihr aber den Geist, so seid ihr 
nicht (mehr) unter dem Gesetz.“ 
(Gal 5,16.18) So folgt im Credo 
folgerichtig der letzte Satz, dass 
man an „die eine, heilige, allge-
meine und apostolische Kirche“ 

alle Dinge sind und wir durch 
ihn“ (1. Kor 8,6) und: „Niemand 
kann Jesus den Herrn heißen 
ohne durch den Heiligen Geist.“ 
(1. Kor 12,3) finden somit durch 
die Formulierungen im Credo den 
von der Kirche offenzulegenden 
Bezug zueinander. 

Aus der unaufgebbaren Einheit 
der Dreiheit Gottes folgt in der 
Systematik des Credo sodann die 
„Taufe zur Vergebung der Sün-
den“, das Erwarten der „Auferste-
hung der Toten und das Leben der 
kommenden Welt. Amen.“ Mit der 
Taufe verknüpft sich demnach 
der lebendige Wesenszug des Gei-
stes als Wechsel von Sünde zum 
Heil. Die einhergehende Ölsal-
bung im altkirchlichen Taufritus 
galt dabei als Zeichen der Geist-
verleihung: Weil der erhöhte Herr 
der Geist ist, verleiht er die neue 
Lebensmacht denen, die mit der 
Taufe in die neue Welt Gottes, die 
Welt des Glaubens, der Hoffnung 
und der Liebe (1. Kor 13) eingefügt 
worden sind. Und nur weil die 
Taufe ihrem Wesen nach in die 
neue Welt hineinreicht – in die 

glaube, weil in ihr die Gemein-
schaftserfahrung der vom Gesetz 
dieses Äons befreiten Christen 
erfolge. Denn der Heilige Geist 
selber wirke in ihr als Stifterin 
und Hüterin dieser Rechtferti-
gung allein aus Glauben. Sätze 
des Paulus wie: „So haben wir 
doch einen Gott, den Vater, von 
welchem alle Dinge sind und wir 
zu ihm, und einen Herr, nämlich 
Jesus Christus, durch welchen 

neue Welt nämlich, die Christus 
durch den Tod hindurch erwor-
ben hat (Röm 6), kann durch 
sie der Geist vermittelt werden. 
Daher ist die Taufe im Credo als 
ein sakramentales Geschehen 
aufgefasst, denn sie erkennt 
eschatologisches Heil zu. Sie gibt 
Angeld auf die Auferstehung, der 
Geistbesitz ermöglicht also den 
Ausblick in eine Zukunft einer 
kommenden Welt.

WAS FANGE ICH ALS EINFACHER 
GLÄUBIGER MENSCH MIT DEM HEI-
LIGEN GEIST AN? MIR IST WICHTIG 
ZU WISSEN, ER IST DER TRÖSTER, 
DER GEIST DER WAHRHEIT UND 
MEIN BEISTAND

Das Heilige, 
mein Geist und ich
Text: Martina Metzele



Rosen und andere 
Emotionen

//Wir zu Gast bei

Im März zieht es die Damen unse-
rer Diözese nach Karpacz im Rie-
sengebirge und zwar nicht wegen 
der tollen Wanderwege oder der 
Nähe der Kirche Wang.
Im März kommen wir wegen eines 
besonderen Termins hierher.
Die evangelische Gemeinde in 
Karpacz veranstaltet dort seit 
Jahren Einkehrtage für Frauen. 
Dieses Jahr kamen über 60, nicht 
nur evangelische Christinnen, 
um gemeinsam über die Passi-
onsgeschichte und ihre Emotio-
nen nachzudenken, zu beten, den 
Herrn mit Gesang zu loben oder 
einfach Wichtiges gemeinsam zu 
erleben. 
Da sich unsere Diözese streifen-
förmig von Stettin bis ins Riesen-
gebirge erstreckt, hatten man-
che Damen eine ziemlich lange 

24 Christophoribote //Wir zu Gast bei

JOLANTA M. WASCHKE

Anreise. Viele, wie auch unsere 
Gruppe aus Breslau, nahmen sich 
dafür extra Zeit und sind schon 
am Freitag gekommen. Bevor das 
offizielle Programm am Samstag-
vormittag begann, hatten wir ge-
nug Zeit um in der benachbarten 
Badelandschaft zu entspannen, 
essen zu gehen und uns über Gott 
und die Welt auszutauschen.
Das Motto unserer diesjährigen 
Begegnung war ein Gedanke von 
Sören Kierkegaard: Das Leben ist 
kein Problem zum Lösen, sondern 
eine Realität zum Erfahren.
Unsere Aufgabe, den Spruch bei 
den Passionsgeschichten umzu-
setzen erwies sich als äußerst an-
spruchsvoll.
Inhaltlich bereitete Izabela Siko-
ra, eine engagierte Seelsorgerin 
aus Stettin, das Treffen vor (s. Das 

Interview) und sie hatte Wichti-
ges und Bewegendes im Angebot. 
Wir hatten auch einen unerwar-
teten Besuch von Bischof Pytel, 
der mit uns zu Mittag aß und jeder 
von uns eine Rose schenkte.
Am Nachmittag analysierten wir 
4 Geschichten aus dem Johannes-
evangelium, die mit dem Leiden 
und Sterben Christi verbunden 
sind. Zuerst haben wir jeder Ge-
schichte, nach moderner Art, 
emoticons vergeben. Dabei ging 
es nicht nur um unsere Gefühle, 
sondern auch um Emotionen, die 
wir bei den handelnden Personen 
vermuteten.
Danach haben wir die Geschich-
ten in kurzen Bibliodramen hi-
storisch und zeitgenössisch in-
terpretiert, indem wir sie kurz 
aufführten. Man konnte staunen, 
welche schauspielerische Bega-
bung manche Teilnehmerinnen 
zeigten! Unsere Gruppe bekam 
die Szene am Kreuz Jesu ( Johan-
nes 19,23–27) und ich durfte Je-
sus spielen! Ein unvergessliches 
Erlebnis. Zeitgenössisch haben 
wir die Szene als schweren inner-

lichen Kampf einer verzweifelten 
Mutter, die die Organspende ih-
res verstorbenen Sohnes freige-
ben soll, dargestellt. Die gleichen 
Emotionen begleiteten Maria 
am Kreuz und unsere Mutter bei 
der Organentnahme: Verzweif-
lung, tiefe Trauer, aber auch die 
Notwendigkeit des Entschlusses. 
Andere Gruppen zeigten Passi-
onsgeschichten nach Johannes, 
in denen auch Frauen im Mittel-
punkt standen: Die Salbung Jesu 
in Bethanien, die Auferweckung 
des Lazarus, das leere Grab. 
Eine einmalige Erfahrung, sich in 
die Gefühlswelt der handelnden 
Personen zu versetzen, ihre und 
gleichzeitig unsere Emotionen zu 
beschreiben und nachzuempfin-
den.
Es sind traurige, mit Schmerz und 
Leid gefüllte Geschichten, die 
uns aber heutzutage nicht mehr 
in die Verzweiflung treiben, son-
dern Hoffnung geben. Wir stehen 
nicht mehr wie Maria aus Mag-
dala draußen vor dem Grab und 
weinen, wir haben Ihn gefunden: 
Jesus unseren Herrn und Erlöser!

1 2



25

JOLANTA WASCHKE: Vielen 
Dank für die Vorbereitung 
und Leitung der diesjäh-
rigen Einkehrtage. Ich 
bewundere deinen Einsatz 
und die ungewöhnliche 
Programmgestaltung. Wie 
bist du darauf gekommen?

IZABELA SIKORA: Die Idee 
entstand schon letztes Jahr, 
eigentlich auf dem Nach-
hauseweg, da wurde ich 
gefragt, ob ich bereit wäre 
die diesjährigen Einkehrta-
ge vorzubereiten. Ich habe 
lange darüber nachge-
dacht, denn die Dafür- Ent-
scheidung wäre für mich 
ein Verzicht auf den Status 
einer Teilnehmerin. Ich 
habe mich immer auf diese 
Tage sehr gefreut und ich 
fand es wichtig, die Zeit für 
mich und meine persönli-
che Entwicklung zu nutzen. 
Wenn man gewöhnlich viel 
von sich selbst gibt, muss 
man auch die Zeit haben, 
es zurück zu bekommen 
und so hatte ich den 
Aufenthalt in Karpacz in 
Erinnerung als die Zeit des 
Nehmens.
Nach langem Hin und 
Her habe ich mich doch 
entschlossen, mich der 
Aufgabe zu stellen. Auf der 
Rückfahrt nach Stettin ha-
ben wir viel über Gefühle 
und Emotionen in Bezug 
auf die Vergänglichkeit, 
auf das Älterwerden ge-
sprochen und dann fiel ein 
Vorschlag mit der Leidens-
geschichte Christi, genau 
gesagt: Die Geschichte der 
letzten Wochen Christi auf 
Erden, die mit Emotionen 
und Gefühlen voll gela-
den ist und mit denen wir 

uns auch identifizieren 
können. Die Idee reifte fast 
ein Jahr lang und was die 
ungewöhnliche Programm-
gestaltung anbetrifft, 
dachte ich mir wenn man 
selbst bestimmte Themen 
umsetzt, hat man mehr da-
von als bei einer passiven 
Vortragsteilnahme.

JW: Allerdings! Ich durfte 
bei einem Bibliodrama Je-
sus am Kreuz spielen und 
die Gefühle dabei werde 
ich mein Leben lang nicht 
vergessen. Wir kennen uns 
eigentlich aus Karpacz, 
aber das Leiten der Ein-
kehrtage ist nicht deine 
einzige seelsorgerische 
Aufgabe, oder?

IS: Natürlich nicht. Seit 
2014 war ich für die 
Jugendseelsorge unserer 
Diözese zuständig, aber die 
Erfahrung im Dienst für 
Gott und meine Mitmen-
schen ist ein wichtiger 
Bestandteil meiner Aktivi-
täten eigentlich schon seit 
eh und je und reicht bis in 
meine eigene Jugend in 
Teschen und meine Studi-
enzeit hinein.
Die Begeisterung für meine 
Mitmenschen reifte jahre-
lang in mir und nach dem 
Studienabschluss 2004 
konnte ich mich in das 
Gemeindeleben einbrin-
gen da mein Mann eine 
Vikarstelle in Leszno und 
Posen bekommen hatte. 
Damals durfte ich das 
Diakonamt aufgrund der 
Unstimmigkeiten in der 
Auslegung.des Kirchenge-
setzes noch nicht ausüben: 
Das Diakonamt wurde den 
Frauen verweigert. Das hat 

meinen Brüdern und 
Schwestern dienen. Als ich 
mein Studium angefangen 
habe, war die Ordination 
zu einer Diakonin noch 
möglich, die Unstimmig-
keiten in der Auslegung 
des Kirchengesetzes sind 
erst später aufgetreten und 
die Folgen waren verhee-
rend. Die Kirche verweiger-
te den Frauen dieses Amt. 
Parallel zur Theologie habe 
ich auch Schulpädagogik 
studiert und ich habe diese 
Zeit als äußerst schwierig 
in Erinnerung. Mein Mann 
und ich waren in den 
Gemeinden beruflich sehr 
engagiert und dann kam 
plötzlich die Versetzung 
nach Wisła. Dort bekam 
ich eine Anstellung als 
Religionslehrerin in einer 
Gastronomiefachschule. 
Da hatte ich schon meine 
Bedenken.

JW: In Wisła? Dort ist doch 
die Welt noch in Ordnung, 
insbesondere was den 

1 | Bischof Pytel schenkt 
jeder Teilnehmerin eine 
Rose. 
Fot.: AGF
2 | Die Teilnehmerinnen in 
dem Tagungssaal. 
Fot.: AGF

darunter 5 im Ruhestand.
Wie bist du zu dem Amt 
gekommen? 

IS: Es war kein einfacher 
Weg. Mein Dienst begann 
eigentlich schon lange vor 
meinem Theologiestudium 
mit meiner Arbeit in der 
Sonntagsschule, dann die 
vielen Aktivitäten mit den 
Kindern und Jugendlichen 
im Sommer, jedes Jahr 
fuhren wir ins Ferienlager. 
Schon damals wusste ich, 
dass ich für die anderen 
arbeiten möchte, um ihnen 
die wichtige und bewegen-
de Botschaft zu überbrin-
gen: Gott kann der Sinn 
unseres Lebens werden. Er 
kann unsere Betrachtungs-
perspektive ändern und uns 
die Frage beantworten hel-
fen, wer wir wirklich sind.
Mit dem Theologiestudium 
wollte ich meine bishe-
rigen Aufgaben amtlich 
machen. Ich wollte im 
Rahmen unserer Evange-
lisch-Lutherischen Kirche 

aber an meiner Einstellung 
und meinem Einsatz nichts 
geändert. Ich arbeitete 
in unseren 2 Gemeinden 
weiterhin mit Kindern und 
Jugendlichen, ich hielt die 
Gottesdienste und bekam 
als Schulpädagogin eine 
Beratungsstelle für schwer 
erziehbare Kinder. Die Ar-
beit war wieder mit vielen 
Emotionen und Gefühlen 
verbunden. Dort habe ich 
in Form eines Workshops 
unterschiedliche Aktivie-
rungstechniken einsetzen 
müssen. Diese Methodik 
war mir immer nah, daher 
greife ich auf die bewähr-
ten Techniken immer 
wieder zurück.

JW: Du bist eine von weni-
gen Frauen in der evange-
lischen Kirche, die das Amt 
einer Diakonin inne hat Ich 
habe darüber recherchiert: 
In der Lutherisch-Evangeli-
schen Kirche Polens haben 
wir genau 19 als Diako-
ninnen ordinierte Frauen 

Kein einfacher Weg 
IZABELA SIKORA, DIAKONIN DER DREIFALTIGKEITSGEMEIN-
DE IN STETTIN UND LEITERIN DER FRAUENEINKEHRTAGE 
DER DIÖZESE IN KARPACZ, IM GESPRÄCH MIT JOLANTA M. 
WASCHKE 

3 | Diakonin Izabela Sikora 
mit den Damen unserer 
Gemeinde in Karpacz. 
Fot.: AGF

3



Glauben anbetrifft.
IS: Das schon aber Jugend 
bleibt Jugend und ein 
Religionsunterricht nur 
mit Rahmenprogramm ist 
eine Herausforderung. Ich 
habe fast ein Jahr dafür 
gebraucht, um dort richtig 
Fuß zu fassen und dann 
kam wieder nach sechs 
Monaten eine Versetzung 
an das andere Ende Polens 
und zwar nach Stettin. 

JW: Typisches Pastoren-
leben.

IS: Interessanterweise 
durfte ich in Wisła ent-
gegen der hiesigen nicht 
ganz so warmherzigen 
Einstellung zu Predigerin-
nen doch predigen und 
Gottesdienste halten in 
vielen Gemeinden, sogar 
in der kleinen Kapelle der 
Präsidentenresidenz und 
das alles als Theologieab-
solventin. Der Wunsch or-
diniert zu werden wuchs in 
mir. Ich gab mich ganz der 
Kirche hin und erwartete 
Anerkennung und offizielle 
Entsendung in den Dienst, 
stattdessen bekam ich mit 
meinem Studententalar 
einen ewigen Studenten-
status und dessen Kompe-
tenzen 10 Jahre lang.

JW: 10 Jahre hast du auf die 
Ordination zur Diakonin 
gewartet? Ist diese Warte-
zeit üblich?

IS: Nein, mehrmals habe 
ich mich an die kirchliche 
Obrigkeit mit einer Bitte 
gewandt, mich für die erste 
Prüfung zuzulassen, meine 
Bitte wurde aber immer 
aus irgendwelchen Grün-
den abgelehnt. Ich kann 
mich noch gut daran erin-
nern, als ich 2010 während 
eines Predigerseminars in 
Stettin meine Geschichte 
öffentlich erzählen durfte, 
da hatte ich zum ersten 
Mal das Gefühl von dem 
dort anwesenden Bischof 
richtig wahrgenommen zu 

werden. Meine Bitte um die 
Prüfungszulassung wurde 
erneut abgelehnt, gleich-
zeitig bekam ich einen Auf-
trag, die Gottesdienste zu 
halten. Vielleicht lag es an 
der besonderen Situation 
in der Stettiner Gemeinde, 
wo es neben einem Geist-
lichen schon immer einen 
Posten für den Diakon gab, 
die ein Ehepaar innehatte, so 
dass die Gemeinde an zwei 
Seelsorger gewohnt war.

JW: An einen Seelsorger 
und eine Seelsorgerin?

IS: Zum Glück haben 
wir unsere Aufgaben in 
Stettin von einem Ehepaar 
übernommen, das nach 
Warschau ging, der Weg 
wurde bereits geebnet.
Ich bekam also die Erlaub-
nis Gottesdienste halten zu 
dürfen – einerseits schickte 
mir die Kirche eine klare 
Botschaft: Wir brauchen 
dich, andererseits durfte 
ich aus nicht ganz nach-
vollziehbaren Gründen 
nicht zur Diakonin ordi-
niert werden. Solches Ver-
halten ruft nur Frust und 
Enttäuschung hervor.

JW: Schon wieder diese 
Gefühle…

IS: Mein Auftritt in dem 
Predigerseminar war ziem-
lich gefühlsgeladen, da-
nach lud mich der Bischof 
zu einem Gespräch ein und 
so begann mein amtlicher 
Werdegang.

JW: Seit 10 Jahren bist du 
mit deinem Mann in Stettin 
tätig. Er ist der Pastor, du 
die Diakonin der Gemeinde 
dazu noch Seelsorgerin, 
Gemeindepädagogin und 
zweifache Mutter, das sind 
Aktivitäten für mehrere 
Lebensläufe!

IS: Naja, so muss es wohl sein. 
JW: Hast du dabei nicht 
den Eindruck, als männli-
cher Diener Gottes wärst 
Du schneller und besser 
weitergekommen?

IS: Ich kann es nicht wirk-
lich nachvollziehen, warum 
es so schwierig sein muss. 
Vielleicht bin ich durch die 
eigene Geschichte vorein-
genommen oder dadurch, 
dass sich die Diskussion 
über die volle Ordination 
der Frauen in unserer Kir-
che seit Jahren hinzieht. Ich 
bin selbstverständlich dafür, 
da es eigentlich keine theo-
logischen Einwände gibt.

JW: Pastorinnen gibt es in 
vielen Ländern.

IS: Und bei uns ist es 
immer noch nicht mög-
lich. Ich möchte allerdings 
betonen, dass ich das Amt 
als Privileg empfinde, noch 
stärker nach der Geset-
zesänderung, die 2017 in 
Kraft getreten ist: Den 
Diakonen wurde erlaubt, 
das Abendmahl zu erteilen. 
Das freut mich besonders. 
Das theologische Missver-
ständnis warum eine Frau 
im Amt die Taufe, aber 
kein Abendmahl vollzie-
hen darf, ohne irgendeine 
sachliche Begründung, 
wirft viele Fragen auf: Wie 
ist es mit der evangeli-
schen Theologie oder mit 
der Auslegung des Amtes 
zu vereinbaren? Mehrmals 
habe ich in verschiedenen 
Gremien danach gefragt.

JW: Und welche Antwort 
hast du darauf bekommen?

IS: Verschiedenes: z.B: 
Wenn ein Diakon das 
Abendmahl verteilen dürf-
te, welchen Unterschied 
gäbe es zwischen ihm und 
einem Presbyter? Diese 
Fragestellung finde ich 
seltsam, denn wir haben 
doch ein Amt, das durch 
drei Dienste ausgeführt 
wird. Mehrmals wurde ich 
gefragt, was ich tun würde, 
wenn jemand mich um 
das letzte Geleit mit dem 
Abendmahl gebeten hätte? 
Würde ich seine Bitte ab-
schlagen? 

JW: Heutzutage erübrigt 
sich die Frage, die Befug-
nisse des Amtes wurden 
doch klar gestellt. Du wür-
dest im Notfall nicht gegen 
das Kirchengesetz handeln 
müssen.

IS: In meiner Jugendarbeit 
hatte ich immer einen 
Traum, die Gemeinschaft 
des Abendmahls mitein-
ander erleben zu dürfen. 
Der Traum ist in Erfüllung 
gegangen. Ich bin in einer 
völlig anderen Situation als 
die jungen Frauen, die heu-
te ihren Dienst anfangen.

JW: Ist es einfacher für sie?
IS: ich denke nicht. Die 
Ordination der Frauen zu 
Diakoninnen ist zwar ein 
Faktum und sie müssen 
nicht so lange wie ich 
darauf warten, aber warten 
müssen sie immer noch 
länger als die männlichen 
Absolventen. Das ist ein 
schwieriger Vorgang.
Aus meiner Sicht geht 
es nicht darum, dass die 
Gleichberechtigung im 
Amt die Geschlechter 
gleich stellt, vielmehr geht 
es darum, dass es einen 
praktischen Vorteil in der 
Ausführung des Amtes im 
Alltag mit sich bringt.
Ich bin wirklich froh dar-
über, was ich alles heutzu-
tage erreichen kann und 
dass die Kirche meinen 
Dienst anerkannt hat. Mein 
Status bedeutet mir nach 
vielen Jahren Wartezeit 
wirklich viel. Ich weiß es 
zu schätzen und möchte 
meine Zeit damit nicht 
vergeuden, darüber nach-
zudenken, was ich noch 
erreichen könnte, wenn 
ich eine Presbyterin wäre. 
Solche Fragen kommen 
natürlich, ich möchte mich 
aber nicht darauf konzen-
trieren. 

JW: Die Sachlage in unserer 
Kirche ändert sich ständig, 
vielleicht darf ich dich bald 

mit Frau Pastorin anspre-
chen und es keinen weite-
ren Unterschied zu einem 
Presbyter gäbe? Ich habe 
das Gefühl, deine Gemein-
deglieder sehen da keinen 
großen Unterschied.

IS: Die kleine deutsche Ge-
meinde in Stettin hat mich 
schon immer mit Frau 
Pastorin angesprochen.

JW: Für unsere Leser wä-
rest du auch Frau Pastorin.
Kommen wir noch zu den 
Einkehrtagen zurück. An 
die Frauen, die hier nicht 
waren, und an unsere 
Leser: Welche Botschaft 
möchtest du übermitteln? 

IS: Finden wir in den Passi-
onsgeschichten uns selbst. 
Haben wir keine Angst vor 
Emotionen, auch vor den 
schwierigsten wie Trauer, 
Wehmut oder Frustration, 
die auf gewisse Art und 
Weise unser Sicherheits-
gefühl gefährden. Die Welt 
schaut mit größerer Gunst 
auf die frohen, lächelnden 
Menschen, die einen guten 
Rat haben, und hat Angst 
vor Hilflosigkeit und Trau-
er, auch wenn Trauer eine 
Reaktion ist, die uns in vie-
len Situationen hilft. Wenn 
wir sie akzeptieren und 
Distanz zu gewissen Sa-
chen halten können, wenn 
wir gewisse Emotionen in 
uns interpretieren können, 
dann prägen sie uns so, 
wie wir sind, und können 
uns mehrmals helfen, die 
schwierigen Momente zu 
überstehen. Die Emotionen 
sind ein gutes Werkzeug, 
die Wirklichkeit so zu 
erleben, wir sie ist, damit 
das Leben ein Raum für die 
Erfahrung und nicht ein 
Problem zum Lösen wäre. 
In den Passionsgeschichten 
ist das schön gezeigt.

JW: Wären wir imstande, 
es auf unsere Wirklichkeit 
zu beziehen. Danke dir für 
das Gespräch.

26 Christophoribote //Wir zu Gast bei

ICH BIN WIRKLICH FROH DARÜBER, 
WAS ICH ALLES HEUTZUTAGE 
ERREICHEN KANN UND DASS 
DIE KIRCHE MEINEN DIENST 
ANERKANNT HAT



27

//Zu Gast bei uns

Der Rundfunkgottesdienst

Der Gottesdienst am 25. März 
war aus zwei Gründen besonders 
feierlich. Erstens: Wir hatten die 
Redakteure des Mitteldeutschen 
Rundfunks zu Gast. Zum zweiten 
Mal wurde unser Gottesdienst 
nach Sachsen, Sachsen-Anhalt 
und Thüringen und in das Saar-
land live übertragen. Zweitens: 
Es war der Palmarum-Sonntag 
und wir durften Christi Einzug 
in Jerusalem miterleben. Somit 
wurde der letzte Sonntag der Fa-
stenzeit und der Beginn der Kar-
woche gefeiert.
Viele wichtige Worte wurden an 
diesem Sonntag gesagt. Angesagt 
wurde das 60. Jubiläum der Wie-
derweihe der St.Christophori-
Kirche, das wir am 14. Dezember 
erleben werden. Damit wird das 
60-jährige Bestehen der deutsch-
sprachigen, evangelischen Ge-
meinde in Breslau gefeiert, die 
eine einmalige Ausnahme in dem 

DR. JOANNA GIEL

katholischen Polen bildet. In der 
Stadt mit der deutschen Vergan-
genheit hat die St. Christophori-
kirche eine besondere Aufgabe 
zu erfüllen: Wir sind die Stimme 
der deutschen Minderheit, aber 
wir bilden auch ein Zuhause für 
diejenigen aus Deutschland, die 
sich mit Breslau verbunden füh-
len.
In der Predigt erzählte Propst 
Fober von den Projekten, die in 
unserer Kirche realisiert werden. 
Erstens: Über die Verteilung der 
Suppe an die Obdachlosen in den 
Wintermonaten. Dieses Projekt 
von unserem Küster Roy Häus-
lein ins Leben gerufen, unter-
stützt von vielen Gemeindemit-
gliedern, veranschaulicht, dass 
wir in der Nachfolge Jesu, im 
Namen seiner Liebe und im Hin-
blick auf unsere Nächsten han-
deln. Zweitens: Über das Projekt 

„Fenster von vier Märtyrern“. In 

beiden Fenstern hinter dem Al-
tar, links und rechts, werden vier 
Personen dargestellt: Dietrich 
Bonhoeffer, Bischof Juliusz Bur-
sche, Edith Stein und Maksymili-
an Kolbe. Zwei evangelische und 
zwei katholische Märtyrer, was 
den ökumenischen Charakter 
der Kirche unterstreichen soll.
Die MDR-Zuhörer konnten dank 
des Rundfunkgottesdienstes von 
unserer einzigartigen Gemeinde 
und unseren Projekten erfahren. 
Das ist schön und wichtig, denn 
der Freundeskreis der St. Chri-
stophorikirche wird von Jahr 
zu Jahr immer größer. Wir sind 
für jeden unserer Freunde in 
Deutschland sehr dankbar. Das 
ist die Außengemeinde der St. 
Christophorikirche. 
Die Musik des Rundfunkgottes-
dienstes wurde durch den Chor 
Zeggerteum, unter der Leitung 
von Paweł Jan Frasz, ausgeführt. 
Die Orgel spielte unser Musikdi-
rektor Tomasz Kmita-Skarsgård. 
Die Liturgie wurde durch Aenne 
Möckel, Roy Häuslein und die Au-
torin dieses Textes gestaltet.

HARTMUT ELLRICH

„Soli Deo Gloria“ – zu Deutsch „Gott 
allein die Ehre“ stand auf vielen 
Partituren der Barockzeit – bei 
Händel ebenso, wie bei Johann Se-
bastian Bach. Zwei Tage nach des-
sen 333. Tauftag konnten die Hörer 
von MDR Kultur den Händel-Fan, 
Propst Andrzej Fober, zum zweiten 
Mal in einem deutschsprachigen 
Radiogottesdienst erleben. Man 
möchte sagen – fast das perfekte 
Geburtstagsgeschenk für einen 
Mann, der mitten im Leben steht, 
Brücken baut und Menschen mit-
einander verbindet – erst recht im 
Rahmen des Radiogottesdienstes 
zu Palmarum am 25. März 2018. Er 
erreichte und berührte damit die 
Menschen im polnischen Breslau 
ebenso, wie im Sendegebiet des 
Mitteldeutschen Rundfunks und 
weit darüber hinaus. Ich selbst 
konnte mich der Wirkung des Ra-
dios nicht entziehen, als pünkt-
lich zum Ersten Advent 2016 der 
erste evangelische Gottesdienst 
nach dem Zweiten Weltkrieg in 
deutscher Sprache, anlässlich des 

DIE GEMEINDE 
IST DERART REGE, 
DASS MAN GE-
TROST WEITER 
AUF NEUE 
PROJEKTE 
NEUGIERIG SEIN 
DARF UND MUSS. 
WAS NOCH FEHLT 
IST EIN FERNSE-
HGOTTESDIENST 
MIT BEWEGTEN 
BILDERN

1



1 | Die Gemeinde während des 
Rundfunkgottesdienstes am 
Palmsonntag.
2 | Die Mitglieder der Gemeinde 
haben den besonderen Gottesdienst 
mit Lesungen unterstützt.
3 | Dietmar Beier im Interview mit 
dem MDR-Journalisten.
Fot.: Martin Hoferick

28 Christophoribote //Zu Gast bei uns

europäischen Kulturstadtjahrs, 
dank NDR Info und WDR 5 aus 
der Christophorikirche übertra-
gen wurde. Daraus entstand eine 
Freundschaft, die Früchte trägt 
und immer neue Ideen hervor-
bringt. Schön war es seinerzeit 
eine klingende Kirche zu erle-
ben mit einer alten schlesischen 
Orgel von Schlag & Söhne aus 
Schweidnitz, die ihren ganz eige-
nen Klang hat. Schon beim ersten 
Radiogottesdienst wirkten junge 

Menschen mit, die die Gemeinde 
und in Teilen das Pfarrhaus in der 
ul. Partyzantów 60 lebendig und 
dynamisch halten. Was wären die 
Sonntagsgottesdienste mit Kirch-
café ohne die leckeren Kuchen der 
jungen Leute, die ihrerseits Brüc-
ken bauen und Völkerverständi-
gung leben. St. Christophori ist 
längstens im Leben angekommen. 
Der deutsche Radiogottesdienst 
gehört da ebenso dazu, wie der 
jüngste Fernsehbericht von TV 

Polska Wroclaw über die neuen 
alten Kirchenfenster mit dem go-
tischen Maßwerk. Die konnte man 
im Rundfunkgottesdienst nicht 
sehen, aber man konnte der Orgel 
mit Musikdirektor Tomasz Kmita-
Skarsgård und der Kantorei Zeg-
gerteum lauschen und der herrli-
chen Predigt von Propst Fober. Und 
Teil dieser Predigt über die „Nach-
folge Christi“ waren eben jene 
Kirchenfenster, die erstaunlichen 
Aktualitätsbezug haben. Die wich-

tigsten entstehen gerade zu beiden 
Seiten des Altars für Dietrich Bon-
hoeffer, Edith Stein, Maksymilian 
Kolbe und Juliusz Bursche. Alle 
vier sind Märtyrer des Zweiten 
Weltkrieges – aufs Engste mit Bres-
laus Geschichte verbunden.
Andrzej Fober schaffte es auch im 
zweiten Radiogottesdienst neugie-
rig auf St. Christophori zu machen 
und eine Gottesdienstgemeinde 
herzustellen, die weit über Polen 
hinaus, für eine Stunde, Breslau 
mit dem Rest der Welt verband. 
Dank eigener familiärer schlesi-
scher Wurzeln nach Breslau und 
Schmiedeberg war es eine Freude, 
Teil dieser Gottesdienstgemeinde 
gewesen zu sein. So waren die Grü-
ße Andrzej Fobers an die „Freunde 
in der Ferne“ auch Grüße an uns, 
die wir allzu gern vor Ort am Got-
tesdienst und Abendmahl teilge-
nommen hätten.
Die Gemeinde ist derart rege, dass 
man getrost weiter neugierig sein 
darf und muss: auf die Fertigstel-
lung der Maßwerkfenster ebenso, 
wie auf die geplante Klais-Orgel. 
Was noch fehlt ist ein Fernsehgot-
tesdienst mit bewegten Bildern. 
Den Auftakt bildete auch hier der 
MDR mit einer abendlichen Re-
portage an Palmarum im MDR-
Sachenspiegel. Darin konnten die 
Zuschauer Andrzej Fober und sei-
ne Mitstreiter kennen lernen und 
einen Eindruck von dem kleinen 
gotischen Gotteshaus am Rande 
der belebten Stadtschnellstraße 
gewinnen. Hektik und urbanes 
Leben draußen – Spiritualität und 
Ruhe drinnen – das vermittelten 
der Fernsehbeitrag und der zweite 
Radiogottesdienst.
Und, lieber Andrzej Fober: es ist 
gut, dass es Menschen wie Sie gibt, 
die den Glauben leben und lieben! 
Wir, die Gottesdienstgemeinde in 
der Nähe und Ferne bleiben neu-
gierig und wünschen dem „Motor“ 
der Gemeinde alles Gute zum (60.) 
Geburtstag, viel Gesundheit und 
viele Gedanken und Ideen für die 
Zukunft!
Eines ist gewiss: In St. Christopho-
ri und mit Andrzej Fober wird es 
niemals langweilig!

2

3



29

4 | Oratorium Marianum: Der 
Festsaal der Universität in Breslau. 
Fot.: JW
5 | Die Podiumsdiskussion mit 
(v.l.n.r) Uwe Behnisch, Ewa 
Skrzywanek, Manuela Plizga-
Jonarska und Steffen Möller. 
Fot.: JW

Integration – Aufge-
schlossenheit – Empathie
JOLANTA M. WASCHKE

Der Werbeslogan der Stadt Breslau 
lautet Wroclaw – the meeting point, 
also die Stadt der Begegnung: Wir 
sind eine offene Stadt mit einem 
für Polen relativ großen Anteil an 
Ausländern. Wie kommt es dazu? 
Sind es die vielen Universitäten 
und Hochschulen mit ihren Aus-
tauschstudenten? Ist Breslau ein 
attraktiver Lebens- und Arbeits-
ort für Personen aus anderen Län-
dern? Warum kommen sie ausge-
rechnet hierher? Mit der Hoffnung 
auf die Beantwortung meiner Fra-
gen nahm ich die Einladung des 
sächsischen Verbindungsbüros an 
und beschloss an der Bildungsmes-
se teilzunehmen.
Die Veranstaltung fand in einem 
Festsaal der Breslauer Universität 
mit dem lateinischen Namen Ora-
torium Marianum statt. Eine sehr 
gelungene Idee, die Thematik des 
Miteinander-Lebens verschiede-
ner Kulturen in einem barocken 
Ambiente vorzustellen. Oratori-
um Marianum war einst einer der 
wichtigsten Konzertsäle Breslaus, 
in dem viele Künstler wie Niccoló 
Paganini, Clara Wieck, Anton Ru-
binstein, Franz Liszt, Hector Berlioz 
und Johannes Brahms gastierten, 
schon damals ein Zeichen von Auf-
geschlossenheit der Breslauer.
Diesmal versammelten sich dort 
Fachleute, die sich in die interkul-
turellen Aktivitäten der Integrati-
on engagieren. Wichtige Aufschlüs-
se lieferte die Podiumsdiskussion, 
geleitet von Steffen Möller, dem 
in Polen wohl bekanntesten Deut-
schen, der hier seit 25 Jahren lebt, 
sich durch seine Film- und Fern-
sehauftritte großer Beliebtheit er-
freut und perfekt die Sprache und 
die kulturelle Nuancen beherrscht. 
Auf seine unterhaltsame Art hat er 
uns die Botschaft vermittelt: Das 
interkulturelle Leben im heutigen 
Europa ist ein Faktum, wir dür-

fen uns der neuen Realität nicht 
versperren, wir müssen lernen 
aufeinander zuzugehen, miteinan-
der leben, wir dürfen es nicht als 
Verlust eigener Identität werten, 
sondern als derer Bereicherung 
sehen. Teilnehmer der lebhaften 
Debatte zu diesem Thema waren 
die Sächsische Staatsministerin 
für Integration und Gleichstellung 
Petra Köpping, der Vorsitzende des 
Stadtrates von Breslau Dr. Jacek Os-
sowski, die Geschäftsführerin der
Europaschule in Zgorzelec Ka-
tarzyna Hübner, die Leiterin des 
Kraszewski Museums Dresden 
Joanna Magacz, die Koordinatorin 
der Städtischen Entwicklungsge-
sellschaft (WCRS) der Stadt Breslau 
Manuela Plizga-Jonarska,
Ewa Skrzywanek vom Niederschle-
sischen Lehrerfortbildungszen-
trum (WCDN) und der Leiter des 
Verbindungsbüros des Freistaates 
Sachsen in Breslau Uwe Behnisch, 
der gemeinsam mit Steffen Möller 
das Gespräch moderiert hat.
Das, was ich dort gehört und erfah-
ren habe, beruhigte mich sehr. Ich 
lebe in einer weltoffenen Stadt, wo 
jeder seinen Platz findet und herz-
lich aufgenommen wird egal, wel-
che Nationalität er hat oder wel-
cher Konfession er ist.
Ich bin froh, hier leben zu dürfen. 
Ich bin froh, ein Mitglied unserer 
kleinen deutschen Gemeinde zu 
sein, die auch für die Aufgeschlos-
senheit und das Aufeinanderzuge-
hen steht, die für alle offen ist, die 
wahre Verkündigung suchen. Die 
Gemeinde, die in ihrem Gotteshaus 
mitten in der Stadt nicht nur den 
Herrn lobt, sondern auch die Be-
dürftigen dieser Stadt unterstützt.
Wenn wir das nächste Mal die Nase 
über die Ausländer – oder Flücht-
lingsfragen rümpfen, sollen wir 
eins bedenken: Jesus hatte auch ei-
nen Flüchtlingsstatus.

6 | Das Projekt Choralarm mit den 
Kindern Breslauer Schulen. 
Fot.: JW

4

5

6



30 Christophoribote //Zu Gast bei uns

Eines Sonntags nach dem Gottes-
dienst kam ich mit einem jungen 
Mann ins Gespräch. Da es sich her-
ausgestellt hat, dass er ein Deut-
scher ist, fragte ich wie gewöhnlich, 
was er hier in Breslau macht. Seine 
Antwort überraschte mich sehr, er 
sagte, er spiele hier...
Das bedurfte einer weiteren Erklä-
rung, so dass wir unsere Kontakt-
daten vorab getauscht und uns ein 
paar Tage später bei einem spieler-
gerechten Abendessen zu einem Ge-
spräch getroffen haben.

ANDRZEJ FOBER: Wie ist es dazu 
gekommen, dass Sie hier, in Bres-
lau, spielen?

TIM RIEDER: Ich bin ein Profispie-
ler vom FC Augsburg mit einem 
Vertrag bis 2021. Allerdings hatte 
ich dort in der letzten Zeit nicht 
viele Möglichkeiten zu spielen und 
über meinen Berater, der polni-
sche Wurzeln hat, ist eben der Kon-
takt zu Slask Wroclaw entstanden. 
Es war für mich eine neue Heraus-
forderung, denn ich war noch nie 
so weit weg von zuhause.

AF: Und wie werden Sie bezahlt? 
Von welchem Verein eigentlich?

TR: Von Slask Wroclaw, wo ich ei-
nen Vertrag bis Juni habe. Der Ver-
trag kann dann noch ein Jahr ver-
längert werden, aber das habe ich 
nicht selbst zu entscheiden.

JOLANTA WASCHKE: Und uns hast 
du übers Internet gefunden? 

TR: Ja. 
AF: Wir haben Sie in der Kirche ge-
troffen, das ist schon ein Wunder, 
dass Sie als junger Mann unsere 
Kirche aufgesucht haben. Es gibt 
tausende Sachen in Breslau, die 
man machen kann und Sie finden 
unsere Kirche! Wir fühlen uns ge-
ehrt.

TR: Für mich ist der Glaube das 
Wichtigste im Leben. Ich habe vor 

3 Jahren zu Gott gefunden. Für 
mich ist es wichtig auch wenn ich 
jetzt Party machen würde, wäre 
ich trotzdem am Sonntag um 10 
Uhr in der Kirche.

AF: Die Prinzipien sind klar: Die 
Nummer Eins ist der Glaube und 
dann der Fußball? 

TR: Ja, ich mache alles für Gott.
AF: Klasse! Wir können nur die 
Daumen drücken und beten, dass 
der Glaube bewahrt bleibt und Sie 
eine große Karriere vor sich ha-
ben. Sie sind 25, habe ich gesehen, 
dann können Sie noch gut 10 Jahre 
spielen!
JW: Wie lange spielst du schon? 

TR: Ich spiele seit ich 5 Jahre alt bin.
JW: Du warst im Jugendkader von 
Bayern München?

TR: Ja, ich bin aus Dachau bei 
München und da habe ich mit 5 
Jahren angefangen, mit 6 ging ich 
zu Bayern München und war dort 
10 Jahre lang, alle Jugendmann-
schaften durch und dann habe 
ich mir den Knöchel gebrochen. 
Bei Bayern war damals schon der 
Konkurrenzkampf sehr hoch und 
sie haben mich mit dem Gipsfuß 
praktisch auf die Straße gesetzt. 
Dadurch konnte ich nirgendwo 
vorspielen und war dankbar, dass 
der FC Augsburg mich aufgenom-
men und mit mir das Reha-Trai-
ning gemacht hat. Ich war dann 
ein Jahr lang verletzt und bin 
meinen Weg gegangen, von der 
Jugendmannschaft habe ich mich 
hochgearbeitet bis zu den Profis 
und jetzt bin ich hier.

AF: Und wie ist es mit der Sprache? 
Bei Slask Wroclaw gibt es mehre-
re ausländische Spieler?

TR: Zwei sind in meiner Situation, 
dass sie kein Polnisch verstehen. 
Einer ist aus Portugal, der andere 
aus Spanien. Jetzt ist es halt gut, 
dass der neue Trainer Deutsch 

spricht, er war 13 Jahre in Öster-
reich. Bevor dieser Trainer kam 
hatte ich Glück, dass der Co-Trai-
ner Englisch konnte. Das ging gut, 
kein Problem. Und die anderen 
Spieler helfen mir auch.

JW: Gibt es einen Unterschied 
zwischen dem Trainingsalltag in 
Deutschland und Polen? 

TR: Bis jetzt habe ich noch nichts 
gemerkt. Es ist auch die erste Liga 
und alles ist sehr professionell.

AF: Wie sieht Ihre Woche aus? Zum 
Beispiel am Sonntag ist ein Spiel, 
was macht ein Spieler, der am 
Sonntag gespielt hat, am Montag? 

TR: Es ist nicht üblich, dass wir nur 
sonntags spielen. Wir haben oft 
auch samstags z.B letztens gegen 
Legia ( Polens Meister ) gespielt da 
sind wir sehr spät, eigentlich erst 
am Sonntag früh nach Hause ge-

kommen, und dann war schon um 
12.00 Uhr Training. Manchmal 
spielen wir auch montags und da 
die Spielsaison wegen der WM so 
kurz ist, spielen wir gelegentlich 
auch in der Woche. Als ich einen 
Tag frei hatte, bin ich zum Aqua 
Park gefahren, sie haben dort eine 
große Saunalandschaft, da kann 
man gut entspannen.

AF: Da gehen wir auch regelmäßig 
hin.

TR: Normalerweise haben wir je-
den Tag Training.

AF: Und wie lange dauert so ein 
Training? 

TR: Du musst eine Stunde vor dem 
Training da sein, das ist so der 
Treffpunkt und dann anderthalb 
Stunden bis 2 Stunden geht das 
Training und dann was noch an-
steht. Morgen zum Beispiel haben 

Ich spiele für Śląsk 
Wrocław
TIM RIEDER IM GESPRÄCH MIT JOLANTA WASCHKE 
UND PROPST ANDRZEJ FOBER



31

wir eine Videoanalyse, wir berei-
ten uns schon mal auf den Gegner 
vor.

AF: Und wenn jemand noch mehr 
trainieren möchte, um irgend-
welche Tricks zu verbessern? Wo 
kann man das machen?

TR: Man kann auf dem Trainings-
platz bleiben oder wenn du kör-
perlich etwas machen möchtest, 
kannst du in den Kraftraum gehen 
oder dich pflegen lassen. Da gibt es 
immer 2, 3 Physiotherapeuten vor 
Ort. Das sind die wichtigsten Per-
sonen, ohne sie würde es gar nicht 
gehen.

JW: Hört sich ganz gut an, ist aber 
bestimmt anstrengend und du 
musst ganz schön diszipliniert 
sein. Wie lange bist du schon Profi?

TR: 2014 habe ich meinen ersten 
Profivertrag unterschrieben. Da 

war ich 19. Der Fußball, mein Be-
ruf, ist mir sehr wichtig. Viele Din-
ge, an denen andere Jugendliche 
Spaß haben, hatte ich nicht. Party, 
ausgehen, Alkohol – all das lernte 
ich erst sehr spät kennen. Meinen 
ersten Alkohol habe ich erst mit 18 
getrunken.

JW: und wahrscheinlich den letzten. 
Entschuldige, war nur ein Scherz.

 TR: Ich bin eigentlich so diszipli-
niert aufgewachsen. Du kennst es 
gar nicht anders.Ich war damals 
auf einer Sportschule da bin ich 
mit um 6.30 Uhr mit dem Zug von 
Dachau nach München gefahren. 
Dann hast du bis 16.00 Uhr Schu-
le und 2 Stunden Fußballunter-
richt, also praktisch Training in 
der Schule und dann holt dich ein 
Bus ab und fährt dich zum Bayern 
Gelände, da hast du dann wieder 

Training. So um 22 Uhr bist Du 
dann zu Hause.

JW: Da kommt man auf keine dum-
men Gedanken. 

TR: Garantiert nicht. 
AF: Sie sagten, Sie hätten vor 3 
Jahren zum Glauben gefunden. Sie 
sind sicher konfirmiert worden…
JW: Er ist katholisch. 
AF: Ah ja! Wenn man aus Bayern 
ist, ist man mal eher katholisch. 
Dann hatten Sie die Firmung und 
wie war es dann?

TR: Ich wusste zwar, dass es einen 
Gott gibt, ich habe mich damit 
nicht so stark befasst. Mit 18 habe 
ich angefangen zu beten aber auch 
nicht so mit letzter Konsequenz 
und tiefgründigen Gedanken. Und 
mit 20 hat sich das so entwickelt, 
dass es bei uns einen Priester gab, 
der für die Fußballspieler zustän-
dig war, denn wir hatten eben 
keine Möglichkeit am Sonntag in 
den Gottesdienst zu kommen. Er 
machte mit uns jeden Donnerstag 
einen Hauskreis und hat für die 
Spieler, die kommen wollten das 
Wort Gottes verbreitet. Wir haben 
aus der Bibel vorgelesen, zusam-
men gesungen und gebetet. Er hat 
mir dann zum ersten Mal die Bibel 
in die Hand gedrückt. Das Neue Te-
stament, selbst gebunden, mit ein 
paar Artikeln drin von anderen 
Fußballspielern, wie sie zum Glau-
ben gefunden haben. Ich habe mir 
das zu Herzen genommen, alles 
gelesen und das hat mir so einen 
inneren Frieden gegeben. Da bin 
ich zum ersten Mal Gott begegnet, 
das weiß ich genau und danach 
wurden auch die Gebete intensi-
ver. Für mich gibt es jetzt nichts 
anderes mehr im Leben.

AF: Eine schöne Geschichte! Echt 
Klasse! 

TR: Da gibt es für mich mittlerwei-
le auch eine andere Gemeinde. Es 
heißt ICF, ich weiß nicht ob Sie es 
kennen? 

AF: In Breslau?
TR: Nein, in Deutschland, das ist 
verteilt in München, Augsburg 
und Nürnberg.

JW: Was ist das für eine Kirche?
TR: Das ist die Kirche für jüngere 
Leute, da gibt es nicht den klassi-

schen Gottesdienst, den man so 
aus den Kirchen kennt, eher so et-
was, was man aus Amerika kennt: 
Du singst Lieder mit den anderen 
zusammen, da gibt es eine große 
Leinwand wo jeder den Text sieht. 
Das ist eine Freikirche auf bibli-
scher Grundlage, die den Gottes-
dienst sehr dynamisch und zeit-
gemäß gestaltet. Da war ich jeden 
Sonntag als ich noch in Deutsch-
land war.

AF: Das sind ganz legitime Versu-
che, die Leute, die mit der alten 
Tradition nicht viel gemeinsam 
haben, doch irgendwie anzuspre-
chen... Wir machen auch Verschie-
denes und Sie sind gerne eingela-
den! Vielleicht nicht gerade in der 
Winterzeit, aber wenn es wärmer 
wird, wir haben ein Pfarrhaus 
mit einem großen Garten und da 
unternehmen wir einiges. Wir ha-
ben auch Gästezimmer, wenn Ihre 
Eltern Sie mal besuchen kommen, 
können sie bei uns übernachten.

TR: Das habe ich in Ihrer Zeit-
schrift gesehen. Vielen Dank!

AF: Und die Wohnung, mussten Sie 
die selbst suchen? Sie sind schon 
eine Weile hier.

TR: Sie haben mir vom Verein ei-
nen Makler zur Hilfe gestellt und 
so habe ich die Wohnung gefun-
den und gemietet. Es war ganz gut 
für den Anfang, dass sie möbliert 
war, da musste ich nur Kleinig-
keiten bei Ikea besorgen. Die Woh-
nung liegt optimal, sie ist sehr nah 
am Trainingscenter.

AF: Und was sagen Sie zu der Stadt 
Breslau?

TR: Es ist wunderschön. Ich bin 
positiv überrascht. Hier fehlt’s an 
gar nichts. Ich möchte mehr von 
der Stadt sehen. Bis jetzt bin ich 
nocht nicht dazu gekommen und 
das Wetter war auch nicht optimal. 
Ich möchte auch das neue Stadion 
sehen, da spielen wir übrigens am 
Sonntag. 

JW: Da drücken wir fest die Dau-
men.
AF: Mit Gottes Hilfe wird es schon 
gut gehen.

TR: Allerdings!
JW: Vielen Dank für das Gespräch 
und lasst euch schmecken.

7 | Tim Rieder mit Jolanta M. 
Waschke. Fot.: AF

7



32 Christophoribote //Küster

Blick aus 
der Sakristei

Roy Häuslein
Küster

Heute geht der Blick mal etwas weiter und zwar in die Sup-
penküche und das damit verbundene Projekt. Die Renovie-
rung der Küche im alten Pfarrhaus ist dringend und lässt 
sich nicht weiter aufschieben, denn, in letzter Konsequenz 
könnten wir im nächsten Winter die Obdachlosen nicht 
mit warmer Suppe versorgen. Wir haben in den letzten 
zwei Jahren eher einen Notbetrieb eingerichtet, um die 
Suppenküche durchführen zu können und wir wussten ja 
auch nicht wie diese von den Obdachlosen hier in Breslau 
angenommen wird. Doch aus der Erfahrung der letzten 
drei Jahre wissen wir, dass es sehr wichtig ist, die Suppe 
jeden Sonntag in den Wintermonaten zu verteilen, denn 
sie wird sehr gerne angenommen. Wir bieten nicht nur 
eine warme Mahlzeit, sondern auch ein Stück Geborgen-
heit: die Zeit sich etwas auszuruhen und zu erholen oder 
nach dem Essen einfach das Gotteshaus auf sich wirken 
zu lassen.Wir haben in dieser Saison über 1380 Gäste mit 
einer warmen Suppe versorgt und um das in der nächsten 
Saison wieder machen zu können, muss die alte Küche von 
Grund auf saniert werden. Das heißt genauer, es müssen 
alte Elektroleitungen und Wasserleitungen ausgetauscht 
und neu verlegt werden. Die Wände müssen bis in die 
Höhe von 2 Metern gefliest werden und auch der Boden 
muss rutschfeste Fliesen für die Gastronomie bekommen, 
zusätzlich muss noch ein Bodenablauf eingebaut werden.
Bei den Renovierungsmaßnahmen richten wir uns nach 
Vorschriften einer Betriebsküche, die auch in Polen ziem-
lich streng sind. Alleine das ist schon mit erheblichen 
Kosten verbunden, doch leider ist das erst ein Teil der 
Renovierung, denn danach benötigen wir Möbel, die für 
die Gastronomie zugelassen sind. Das heißt, aus hygie-
nischen Gründen muss alles aus Edelstahl sein und nicht 
wie momentan aus Holz. Wir dürfen nicht mehr improvi-
sieren, sonst laufen wir Gefahr bei einer Stichprobe des 
Gesundheitsamtes die Versorgung einstellen zu müssen. 
Was noch dringend gebraucht wird, ist ein 150 Liter gro-
ßer Kochkessel, um mehr Suppe kochen zu können. Unse-
re Suppenküche begann vor 3 Jahren mit 300 Mahlzeiten, 
in dieser Saison hat sich die Zahl fast verfünffacht und 
der Trend für den kommenden Winter ist ansteigend. Wir 
haben lange überlegt, ob es nicht einfacher wäre, eine 
gebrauchte Küche zu kaufen, doch da haben wir keine 
Werksgarantie mehr und wenn in 1 oder 2 Jahren etwas 
defekt ist, sitzen wir wieder da und müssen sehen, wie wir 
das lösen können. Ehrlich gesagt weiß ich noch nicht so 
recht, ob sich das alles so umsetzen lässt, doch eines steht 
fest, dass dieses Projekt zum größten Teil nur durch Spen-
den zu erreichen ist. Nun komme ich in diese Situation, 
um Sie liebe Leser darum zu bitten, uns dabei zu unterstüt-
zen, so dass wir das wichtige Projekt durchführen können. 
Wenn es Ihre finanziellen Möglichkeiten erlauben, etwas 
für dieses Projekt zu spenden, sind wir unendlich dankbar. 
Wir brauchen zwar viel Geld dafür, aber jeder noch so klei-

ne Betrag hilft, so ein wichtiges Projekt weiterzuführen 
und den Obdachlosen in unserer Stadt und meiner neuen 
Heimat weiter eine warme Suppe geben zu können. Den 
Ärmsten etwas zum Essen zu geben, sollte für uns Christen 
selbstverständlich sein, da es unsere christliche Nächsten-
liebe und Barmherzigkeit unter Beweis stellt. Wenn Sie 
etwas spenden möchten, so sollten Sie bei Ihren Spenden 
nur das Wort “Obdachlosenküche“ als Verwendungszweck 
eintragen, so dass diese Spende richtig zugeordnet wer-
den kann. Ich hoffe auf Ihre Hilfe, nur zusammen und mit 
Gottes Hilfe können wir das Projekt stemmen.
Die Arbeit liegt mir sehr am Herzen und ich werde Ihnen 
in der nächsten Ausgabe auch gerne mal schreiben, wieso 
mir dieses Projekt, aber hauptsächlich die Obdachlosen, so 
wichtig sind. Für diesen Text ist es zu viel, so dass ich es Ih-
nen in der nächsten Ausgabe des Christophoriboten gerne 
ausführlich erklären werde.

WIEŚCI Z ZAKRYSTII
Moje dzisiejsze spojrzenie z zakrystii kieruje się w stronę 
bardzo ważnego dla mnie projektu, mianowicie chodzi 
o  remont przykościelnej kuchni, przy której wydawane 
są posiłki dla bezdomnych. Modernizacja zaplecza ku-
chennego jest sprawą pilną i nie cierpiącą zwłoki, jeżeli 
mamy kontynuować naszą służbę w następnym sezonie 
zimowym. Praktycznie od dwóch lat gotujemy nasze po-
siłki w  warunkach prowizorycznych, co na początku spo-
wodowane było faktem, iż nie wiedzieliśmy jak nasza ini-
cjatywa zostanie przyjęta przez potrzebujących. Jednak 
zainteresowanie z roku na rok wzrasta w sposób lawinowy. 
W sezonie 2017/2018 wydaliśmy 1380 posiłków, czyli pra-
wie pięciokrotnie więcej niż na początku naszej akcji. Poza 
ciepłą, pożywną zupą oferujemy naszym gościom także 
możliwość ogrzania się, krótkiego odpoczynku, czy też ze-
tknięcia się z  Domem Bożym. Jeżeli nasza pomoc ma być 
kontynuowana musimy pilnie rozpocząć remont. Trzeba 
wymienić instalację wodną i elektryczną, wykafelkować 
ściany i podłogę, zrobić w pomieszczeniu kuchennym od-
pływ kanalizacyjny. Krótko mówiąc nasza kuchnia musi 
spełniać wszystkie wymogi kuchni przemysłowych. Poza 
niezbędnymi pracami budowlanymi potrzebujemy także 
nowego wyposażenia, między innymi profesjonalnego ko-
tła do gotowania o pojemności 150 litrów. Wiemy, że skala 
naszych prac pociąga za sobą spore koszty finansowe i bez 
Państwa pomocy będzie nam trudno zrealizować nasz pro-
jekt. Dlatego zwracam się do Was z prośbą o wsparcie na-
szej inicjatywy. Każda, nawet drobna kwota pozwoli nam 
osiągnąć łatwiej cel, który stoi przed nami. Aby optymal-
nie wykorzystać Państwa wsparcie proszę o dopisek: “bez-
domni”, przy Waszych darowiznach.
Projekt ten jest szczególnie bliski mojemu sercu i chętnie 
opowiem dlaczego, ale to już w następnym numerze Chri-
stophoribote.



GÄSTEZIMMER 
IM PFARRHAUS BRESLAU-ZIMPEL

• 5 DZ, JEWEILS MIT BAD UND WC
• KOSTENLOSES W-LAN
• REICHHALTIGES FRÜHSTÜCK
• PARKEN IM INNENHOF ODER IN DER TIEFGARAGE
• KOMPLETTES BABYBETT VORHANDEN
• SCHÖNER PFARRGARTEN ZUM ENTSPANNEN
• FREUNDLICHE ATMOSPHÄRE
• MALERISCHE UMGEBUNG
• RESERVIERUNG: MAIL@SCHG.PL 
• FESTNETZ: +48 71 348 73 17
• MOBIL: + 48 607 991 700
 
SIE SIND JEDERZEIT HERZLICH WILLKOMMEN!
NIRGENDS SCHLAFEN SIE RUHIGER ALS 
IM PFARRHAUS!



Bericht unseres 
Kantorats Zeggerteum

Tomasz 
Kmita-Skarsgård

Musikdirektor

In der letzten Zeit hatten wir in unserer Kirche zwei grö-
ßere Musikveranstaltungen.
Am 22. Februar fand in der St. Christophori ein Konzert zur 
Vorstellung der neuen Platte von Medici Cantantes statt, 
einem Chor der Medizinischen Universität zu Breslau I see 
choir – hinter dem Titel verbirgt sich ein ungewöhnliches 
Repertoire, weltbekannte Lieder der Unterhaltungsmusik 
in einer chorischen Aufarbeitung. Die Veranstaltung er-
freute sich großer Beliebtheit und wurde so gut besucht, 
dass unsere Kirche bis auf den letzten Platz gefüllt war.
Am 21. März, wie übrigens jedes Jahr, feierten wir Johann 
Sebastian Bachs Geburtstag nach dem alten Ritus mit ei-
ner Heiligen Lutherischen Messe, die sowohl auf Latein als 
auch auf Polnisch gelesen wurde. Der Chor Zeggerteum 
führte die Motette BWV 277 Jesu, meine Freude auf. Es war 
zugleich der erste öffentliche Auftritt des neu in der Ge-
meinde eingestellten Chormeisters Paweł Jan Frasz.
So kam ich auf eine erfreuliche Nachricht zu sprechen, die 
ich Ihnen soeben mitteilen möchte: Bis jetzt haben wir bei 
größeren Feierlichkeiten in unserer Kirche den Zeggerte-
um-Chor, bestehend aus Profisängern, für jede einzelne 
Veranstaltung gezielt beauftragen müssen. Diese Vorge-
hensweise wollen wir auch weiter befolgen, wenn es um 
große und musikalisch anspruchsvolle Aufarbeitung der 
Gottesdienste geht. Ein großer Wunsch des Propstes und 
mein zugleich war, den Amateuren in unserer Gemeinde 
und anderen Interessierten die Möglichkeit zu bieten sich 
im gemeinsamen Chorsingen zu versuchen. Demzufolge 
wurde Herr Frasz für drei Monate Probezeit eingestellt, 
danach wird der Gemeinderat seine Leistung bewerten 
und über eventuelle Vertragsverlängerung entscheiden.
Hiermit möchte ich Sie herzlich zum gemeinsamen Pro-
ben und Singen in unserer Gemeinde einladen.

Mit dieser Ausgabe des Christophoriboten übersenden 
wir Ihnen weitere Spendennachweise zu den gewünsch-
ten Orgelpfeifen der neuen Gerhard-Zeggert-Gedächtnis-
Orgel. Wenn Sie bereits gespendet und bis jetzt kein Zer-
tifikat über Ihre Spende bekommen haben, muss uns Ihre 
Anschrift fehlen. Schreiben Sie uns Ihre Adresse an: zeg-
gerteum@schg.pl. Wenn wir Ihre Adresse haben, schicken 
wir sofort die Spendenbescheinigung.
Ich möchte mich bei Ihnen für Ihr Interesse und Ihre 
Großzügigkeit herzlich bedanken.
Wir haben mit Ihrer Unterstützung ein Vorhaben ange-
fangen, das zwar Zeit und und Geduld bedarf aber nach-
haltig Großartiges leistet. Übersetzung: Jolanta M. Waschke

34 Christophoribote //Kantorat

WIR WOLLEN ALLEN INTERESSIERTEN  
DIE MÖGLICHKEIT BIETEN SICH IM  
GEMEINSAMEN SINGEN ZU VERSUCHEN



35

1 | Der Chor Zeggerteum 
unter der Leitung von 
PawełJan Frasz  während  
einer Liturgie. 
Fot.: Przemysław Kukuła
2 | Die Partie basso continuo 
in der Motette Jesu,meine 
Freude spielte Radosław 
Dembiński mit Viola da 
Gamba. 
Fot.: Przemysław Kukuła

1

2



O DZIAŁALNOŚCI KANTORATU ZEGGERTEUM
W minionym okresie w naszym kościele odbyły się dwa 
większe wydarzenia muzyczne.
22 lutego Chór Uniwersytetu Medycznego Medici Can-
tantes promował w u nas swoją nową płytę zatytułowaną 

„I  see choir”. Repertuar na niej nagrany, a także wykona-
ny podczas koncertu, jest bardzo nietypowy, są to bowiem 
chóralne opracowania najbardziej znanych utworów kla-
syki muzyki rozrywkowej. Spotkanie muzyczne wypadło 
wyśmienicie a kościół był wypełniony po brzegi słucha-
czami.
21 marca, jak co roku, zorganizowaliśmy Urodziny Bacha. 
Podczas mszy luterańskiej, sprawowanej wg dawnego po-
rządku po polsku i po łacinie, Chór Zeggerteum wykonał 
motet BWV 277 Jesu, meine Freude. Po raz pierwszy przed 
publicznością zaprezentował się także nowo zatrudniony 
przez parafię chórmistrz: pan Paweł Jan Frasz. 
I to jest właśnie kolejna rzecz, o której chciałbym z radością 
napisać. Do tej pory na większych uroczystościach śpiewał 
w naszym kościele Chór Zeggerteum składający się z zawo-
dowych śpiewaków, zatrudnianych na zasadzie jednora-
zowego kontraktu. Model ten chcemy zachować, jeśli idzie 
o duże i ważne nabożeństwa, z trudną literaturą muzyczną. 
Jednak wielkim pragnieniem Proboszcza oraz moim jest 
umożliwienie śpiewu chóralnego amatorom: parafianom 
i osobom spoza parafii. Pan Frasz został zatrudniony na 
trójmiesięczny okres próbny – po tym czasie przyjrzymy 
się jego pracy, a Rada Parafialna zdecyduje czy będziemy 
kontynuować ten projekt. Tymczasem wszystkich serdecz-
nie zapraszamy na próby i do wspólnego śpiewania! 
Wraz z tym numerem Christophoribote przesyłamy kolej-
ne certyfikaty potwierdzające ufundowanie piszczałki do 
nowych Organów Pamięci Gerharda Zeggerta. Jeśli ktoś 
z Państwa dokonał wpłaty ofiary, a nie dostał certyfikatu, 
oznacza to, że nie znamy adresu, na który powinien on 
być wysłany. Jeśli zależy Państwu na certyfikacie, prosi-
my o  kontakt na adres zeggerteum@schg.pl. Chcę w tym 
miejscu wszystkim Państwu podziękować za złożone ofiary. 
Jesteśmy pełni wdzięczności, ufności i cierpliwości. Roz-
poczęliśmy wielki i długoterminowy projekt, i wierzę, że 
w nim wytrwamy – dla dobra przyszłych pokoleń.

ZAPRASZAMY DO WSPÓLNEGO 
ŚPIEWANIA W NOWYM CHÓRZE, 
TAKŻE OSOBY SPOZA NASZEJ PA-
RAFII. KAŻDY JEST MILE WIDZIANY

36 Christophoribote //Kantorat

LISTE DER SPENDER 
Wenn Sie für den Bau der neuen Orgel gespendet haben, 
Ihren Namen in dieser Liste jedoch nicht finden, dann kontak-
tieren Sie uns bitte. — Reinhard Fuchs, Wolf-Dietrich Weid-
ner, Renate Heinz-Purrmann, Joachim Woermsdorf, Erika 
Freitag, Gisela Reischle-Schedler, Barbara Klaer, Annegret u. 
Ulrich Mueller, Andreas Wunderlich, Erika Reischle-Schedler, 
Clemens Graf von Beust, Claudia Clara Lenz.

3, 4, 5 | Die Heilige 
Lutherische Messe zum 333. 
Geburtstagstag von Johann 
Sebastian Bach. 
Fot.: Przemysław Kukuła

3

4

5



37

ÜBER UNSERE WEBSEITE
Am einfachsten und schnellsten: nutzen 

Sie das unten auf  
www.orgel2017.org genannte Zah-
lungssystem. Wenn Sie den Button 

„Spende einer Orgelpfeife“ klicken, wer-
den Sie zum elektronischen Bezahlsys-

tem geleitet, wo Sie auf einfache Art und 
Weise mit Hilfe einer Infografik die Ihnen 
passende Orgelpfeife auswählen können. 

Anschliessend können Sie Ihre Spende 
mittels eines elektronischen Zahlungs-

systems anweisen.

PERSÖNLICHER KONTAKT
Wenn Sie wegen einer Spende persönlich 

Kontakt zu uns aufnehmen wollen, nutzen Sie 
bitte das auf der Webseite unserer Gemeinde 

www.schg.pl unter Orgelneubau genannte 
Kontaktformular oder die E-Mail-Adresse 
zeggerteum@schg.pl. Wir werden Sie dann 

kontaktieren, beraten und Ihnen hinsichtlich 
der Wahl der Ihnen gemäßen Form und des 
Umfangs der Spende helfen. Diese Art des 

Kontakts empfehlen wir allgemein denen, die 
planen, mehr als eine Orgelpfeife zu spenden. 

Wir stehen Ihnen gerne zur Verfügung!

ÜBERWEISUNG
Per Internetüberweisung oder Postan-

weisung auf das Konto: 
ING Bank Slaski (IBAN) PL 19 1050 1575 

1000 0090 3094 5977 
(BIC) INGBPLPW (Kontoinhaber: Fundacja 
Zeggerteum / Plac Swietego Krzysztofa 
1 / 50-056 Wroclaw) – wir bitten darum, 
als Verwendungszweck die gespendete 
Orgelpfeife (z.B. II. Man. Gedeckt 16 c‘‘‘), 
oder nur den Zusatz „Orgel“ zu nennen; 

dann wählen wir selbst für Sie eine pas-
sende Orgelpfeife aus.

Die Spende einer Orgelpfeife 
können Sie auf dreierlei Weise vollziehen

UNTERSTÜTZEN SIE UNSEREN ORGELNEUBAU
mehr Informationen: www.orgel2017.org

Gerhard-Zeggert-Gedächtnisorgel

Die Stiftung Zeggerteum informiert Sie freundlich, dass im Falle der Nichtrealisierung des Neubaus einer Orgel in der St. Christo-
phori-Kirche Breslau die bereits gesammelten Geldmittel der Kirchengemeinde St. Christophori übergeben oder auf Grundlage ihrer 

Erklärung an die Spender zurücküberwiesen werden.



//Wir in Schlesien

Das im Silber 
verborgene Geheimnis 
DR. SEWERYN A. KUTER UND MARCIN M. PAWLAS

Jeder von uns, der ein Museum 
besichtigt, bewundert dort inter-
essante kostbare Gegenstände, 
die von alten Handwerksmeistern 
oder geschätzten Künstlern ge-
schaffen wurden.
Diese Kunstwerke entstanden 
nicht selten aus üppigen Stof-
fen, die durch den Reichtum der 
Verzierung und Ornamente be-
geistern. Es passiert oft, dass die 
äußere attraktive Form der Ge-
genstände oder der hohe künst-
lerische Wert ihre ursprüngliche 
Funktion und Inhalte verhüllen. 
Es ist aber empfehlenswert, unser 
Wissen und unsere Erfahrung ein-
zusetzen, um die in alten Kunst-
werken verborgenen Botschaften 
zu entschlüsseln, ganz nach dem 
alten Motto: Um richtig zu sehen, 
muss man das Wissen haben.
In den reichen Sammlungen der 
Goldschmiedekunst im Weichsel-
museum in Kazimierz Dolny, die 
in der Dauerausstellung in der 
Abteilung für die Goldschmiede-
kunst gezeigt werden, finden wir 
im Saal mit dem kultischen und 
zeremoniellen Silber ohne Mühe 
das schön gemachte Ziborium aus 
dem Anfang des 18. Jahrhunderts 
(Abb. 1). Das Ziborium ist ein run-
des Gefäß, das zur Aufbewahrung 
der noch nicht konsekrierten, für 
die Gläubigen bestimmten, klei-
nen Hostien dient. Die ersten Zi-
borien erschienen am Anfang des 
12. Jahrhunderts, als die kleinen 
Hostien in die Liturgie eingeführt 
wurden. Die Ziborien hatten eng 
angepasste Deckel, die den Inhalt 
des Gefäßes vor Staub, Insekten 
oder vor der zufälligen Ausschüt-
tung der kleinen Hostien schütz-
ten.
Das silberne Ziborium, dessen Ge-
heimnis wir kennenlernen wollen, 
hat die Form eines runden Gefä-
ßes mit einem Deckel. Sein Korpus 

ist glatt, aber an dem ein wenig ge-
wölbten Deckel finden wir eine tief 
getriebene Darstellung des sog. Lu-
therischen Bekenntnisgemäldes. 
Diese Darstellung zeigt das Ver-
teilen der Eucharistie unter zwei 
Gestalten (Brot und Wein) an die 
Gläubigen. In der Mitte befindet 
sich ein Barockaltar, auf dem der 
mit der Patene zugedeckte Kelch 
zu sehen ist. Auf zwei Seiten des 
Altars wurden symmetrisch zwei 
Geistliche gezeigt, die in Togen 
und gotischen Chorhemden mit 
Halskrausen gekleidet sind. Sie 
verteilen die Eucharistie unter 
zwei Gestalten – auf der linken Sei-
ten sehen wir einen Geistlichen, 
der das Brot an den knienden Gläu-
bigen verteilt und auf der rechten 
Seite – den Wein. Über die ganze 
Darstellung ist JHWH zu sehen, 
also vier hebräische Buchstaben, 
die die Aufzeichnung vom eigenen 
Namen Gottes ausmachen, wie 
auch das Lamm Gottes.
Das oben beschriebene Motiv er-
scheint in der protestantischen 
Kunst als ein Leitfaden der Dar-
stellungen (Abb. 2) oder als eines 
der Elemente in den mehr aus-
gebauten Kompositionen. Seine 
Aufgabe ist, das Verteilen der Eu-
charistie unter zwei Gestalten als 
eine Determinante der protestan-
tischen Liturgie und Theologie zu 
fördern.
Die auf dem Deckel gezeigte Dar-
stellung deutet klar darauf hin, 
dass der Gegenstand zu einer pro-
testantischen Gemeinde gehörte. 
Zu welcher? Die Antwort auf diese 
Frage ist in der Inschrift auf der 
den Deckel umgebenden Leiste 
verschlüsselt: IM Iahr aLs LanDes-
hVt eIne kIrChe gegeben war. Die 
graphisch markierten Buchstaben 
der Sentenz deuten darauf hin, 
dass wir mit dem Chronogram zu 
tun haben, also mit einer Inschrift, 

38 Christophoribote //Wir in Schlesien

1 | Das schlesische Ziborium, 
1709, das vergoldete Silber, 
geschmiedet, getrieben, Größe 7,7 
Zentimeter, aus den Sammlungen 
des Weichselmuseums in Kazimierz 
Dolny. Fot.: S.A. Kuter

2 | Lukas Cranach der Jüngere (die 
Schule), die von Luther und Hus 
verteilte Eucharistie, Holzschnitt, 
1550–1580.

1

2



39

die das Entstehungsdatum des 
Gegenstandes enthält. Wenn wir 
die römischen Ziffern in einer lo-
gischen Reihenfolge zusammen-
stellen, bekommen wir das Datum 
MDCLLVIIII (1709). Gebraucht 
wurde auch in der Inschrift der Ei-
genname einer Ortschaft: Landes-
hut (heute Kamienna Góra). Das 
Zusammenstellen dieser Tatsa-
chen führt uns zur Lösung des Rät-
sels, woher das Ziborium stammt. 
Im Jahre 1709 hatte man in der 
Stadt angefangen, die Kirche der 
Dreifaltigkeit als eine von sechs 

„Gnadenkirchen“ zu errichten. Sie 
entstanden kraft der Altranstäd-
ter Konvention (1707) und wurden 
zusätzlich durch den Vertrag re-
zess exekution (1709) unterstützt. 
Alles deutet darauf hin, dass die-
ses kunstvoll gemachte Ziborium 
an das rühmliche Datum für die 
Lutheraner in Kamienna Góra er-
innern sollte; der Gegenstand soll-
te der neu gegründeten Gemeinde 
dienen. 
Auf dem Ziborium sind zusätzlich 
zu sehen: das Meisterzeichen „CS“, 
das erlaubt, die Autorschaft des 
Gegenstandes einem berühmten 
schlesischen Goldschmied Chri-
stian Schrotter zuzuschreiben, der 
in den Jahren 1680–1725 tätig war, 
wie auch das Stadtzeichen „LH“, 
das Landeshut (Kamienna Góra) 
bedeutet.
Zum Schluss empfiehlt es sich dar-
an zu erinnern, dass das Ziborium 
aus dem Weichselmuseum (dem 
das Ziborium von Jędrzej Jaworski 
geschenkt wurde) auf einer Zeit-
ausstellung „Ornamenta Silesie – 
Tausend Jahre des künstlerischen 
Handwerks in Schlesien“ präsen-
tiert wurde, die das Nationale 
Museum in Breslau im Jahre 2000 
organisierte.
Wir regen alle Leser an, die alten 
Gegenstände aufmerksam zu be-
trachten und deren Geheimnisse, 
ursprüngliche Funktionen und 
Herkunft zu entdecken. Dadurch 
können wir die Identität dieser Ge-
genstände wiederherstellen, die 
infolge der stürmischen Geschich-
te oft verlorengeht.

Übersetzung: Dr. Joanna Giel

Bericht über die Ausstellung 
Vergessene Opfer der NS-„Euthanasie“ 
DR. JOANNA GIEL

„Immer dunkler wird die Welt“ – 
sang die Schauspielerin, Musike-
rin und Ehrenbürgerin von Bres-
lau, Bente Kahan, zur Eröffnung 
der Ausstellung Vergessene Opfer 
der NS-„Euthanasie“, die im Verbin-
dungsbüro des Freistaates Sachsen 
in Breslau am 22. März organisiert 
wurde. Diese Worte führten uns 
in die bedrückende Stimmung der 
Ausstellung ein und begleiteten 
uns an diesem Nachmittag. Mit der 
Ausstellung über die nationalso-
zialistische „Euthanasie“, welche 
an den geistig und körperlich be-
hinderten Menschen verübt wur-
de, wurde wieder ein Baustein der 
durchaus tragischen Geschichte 
des Nationalsozialismus entdeckt. 
Pirna ist der Name der sächsischen 
Ortschaft, wo der Massenmord an 
13 720 kranken Menschen, dar-
unter 2 500 aus Schlesien, in den 
Jahren 1940–1941 in der ehemali-
gen Heil- und Pflegeanstalt Pirna-
Sonnenstein vollbracht wurde. Die 
Wanderausstellung, die im Ver-
bindungsbüro in der Passage zur 
blauen Sonne bis zum 16. April zu 
sehen ist, dokumentiert diesen er-
schütternden Abschnitt der deut-
schen Geschichte und bringt die 
Opfer der nationalsozialistischen 
Rassenpolitik in Erinnerung. Die 
Idee des „Gnadentodes“, wie dieser 
Prozess in der Literatur bezeichnet 
wird, gab es zwar schon vor Hitler 
und nicht nur in Deutschland, aber 
die Nationalsozialisten haben sie 
aufgenommen und perfektioniert. 
Diese Idee diente der nationalso-
zialistischen Propaganda als eine 
Rechtfertigung für die grausamen 
Taten. Die geistig und körperlich 
kranken Menschen galten den 
Nationalsozialisten als „lebensun-
wert“ und wurden im Rahmen der 
Aktion „T4“ systematisch ermor-
det. In den folgenden Jahrzehnten 
der DDR wurde die Erinnerung an 

den Massenmord in Pirna-Son-
nenstein verdrängt. Erst im Jahre 
1991 wurde das Kuratorium “Ge-
denkstätte Sonnenstein e.V.“ in 
Pirna gegründet, das sich zum Ziel 
setzte, die begangenen nationalso-
zialistischen Krankenmorde wis-
senschaftlich aufzuarbeiten so wie 
auch deren Opfer zu gedenken. Die 
Ausstellung im sächsischen Ver-
bindungsbüro, die dank der finan-
ziellen Unterstützung der Stiftung 

„Erinnerung, Verantwortung und 
Zukunft“ möglich war, zeigt die 
Früchte der wissenschaftlichen 
Aufarbeitung dieses Themas. Sie 
ist eine durchaus wichtige Stim-
me und veranschaulicht, dass die 
schwierige und schmerzhafte Aus-
einandersetzung mit der eigenen 
Geschichte möglich ist. Somit wird 
die dunkle Welt durch das Entdec-
ken und Kennenlernen der reini-
genden Wahrheit erhellt.

3

4

3 | Die Besucher der Ausstellung. 
Fot.: JW
4 | Gisela Nowicka als Zeitzeugin 
mit dem Kurator der Ausstellung. 
Fot.: JW



//Varia

Das ist ein Wort, das im vorigen Jahr 
2017 sehr bekannt und stets wieder-
holt war; in den Zeitungen, in den 
Gemeinden, zu Hause und während 
zahlreicher Feierlichkeiten. Wir 
wurden dessen sogar ein bisschen 
müde. Allerdings, wenn ich es über-
lege, soll die Reformation ihren An-
fang im Elternhaus, in der Kindheit, 
haben. Ich vergesse es nicht, als 
unsere Mutter uns das Vaterunser 
lehrte. Wir waren sechs Geschwi-
ster – ich war die dritte Tochter. Als 
das nächste Kind von uns sprechen 
konnte, knieten wir jeden Abend bei 
dem „Stuhl“ – es war eine Bank ohne 
Rücken und stand am Tisch – nieder. 
Jeder von uns musste der Mutter die 
Gebetsworte des Vaterunsers laut 
nachsprechen, bis er sie endlich 
auswendig kannte. Dann als Näch-
stes: Ich glaube an Gott den Vater, 
das Glaubensbekenntnis. Das war 
schwieriger, aber wir konnten es. 
Es war ein bisschen schwerer, denn 
unsere Schuljahre fielen auf die Zeit 
des Krieges. Wir lernten auf Deutsch, 
aber unser Pfr. Urbanke legte uns 
das Wort Gottes sehr gut aus. Zu 
Hause, am Tag der Reformation, 
sangen wir immer Lieder aus dem 
Gesangbuch; und die Mutter las die 
Predigt vor, denn es war eine Feier. 
Wir vermieteten zwei Zimmer an 
Sommergäste. Diese Menschen wa-
ren neugierig auf unseren Glauben, 
deshalb gab es Fragen danach, was 
die Katholiken von uns – den Evange-
lischen – unterscheidet. Dann konn-
ten wir die Antworten auf verschie-
dene Fragen geben, und Fragen gab 
es viele. Es war nicht aufgezwungen; 
aber es war unser Zeugnis des evan-
gelischen Glaubens. Die Gäste gin-
gen oft mit uns zu dem Gottesdienst, 
der ihnen gefiel. Das war unsere 
häusliche Reformation. Manchmal 
sagten sie, Luther sei ein Deutscher, 
dann kam das Wort Gottes zu Hilfe. 
In der Nachbarschaft wohnten die 
Katholiken, mit denen unsere Eltern 
in Freundschaft lebten und sich ge-
genseitig halfen, denn die Liebe Jesu 

Christi und die gegenseitige Liebe 
muß uns verbinden. 
Ich bin Gott dankbar für das Eltern-
haus, für die Eltern, für die Gemein-
de, für unsere ehemaligen Glau-
bensführer. Die Reformation muss 
weiter andauern, besonders in un-
seren häuslichen Gemeinden, denn 
wenn der Heilige Geist uns zu dem 
größeren Glauben an das Reich Got-
tes nicht anregt, dann werden unse-
re Gotteshäuser sich abkühlen und 
es wird nur die Tradition bleiben. So 
beten wir für die Kraft des Heiligen 
Geistes in unseren Gemeinden und 
Familien! So helfe uns Gott!

Übersetzung: Dr. Joanna Giel
REFORMACJA!
Jest to słowo w ubiegłym roku 2017 
bardzo znane i ciągle powtarzane: 
w gazetach, w parafiach, w domach 
i na wielu uroczystościach. Nawet 
nam się już to trochę znudziło. Tak 
rozmyślając o tym, dochodzę do 
wniosku, Reformacja powinna się 
rozpocząć w domu rodzinnym od 
dzieciństwa. Nie zapomnę jak nasza 
mama uczyła nas modlić się Ojcze 
Nasz. Było nas sześcioro rodzeń-
stwa – byłam trzecią córką. Kiedy 
już kolejne dziecko z nas umiało mó-
wić, to co wieczór klękaliśmy przy 

„stolicy” – to była ława bez oparcia 
i stała koło stołu, każdy musiał za 
mamą głośno powtarzać słowa tej 
modlitwy, aż nauczył się na pamięć. 
A potem dalej: Wierzę w Boga Ojca. 
To było trudniejsze, ale nauczyliśmy 
się. Było trochę trudniej, bo nasze 
szkolne lata trwały podczas wojny, 
uczyliśmy się po niemiecku, ale nasz 
ks. Urbanke wykładał nam bardzo 
dobrze Słowo Boże. W domu zawsze 
w dzień Reformacji śpiewaliśmy pie-
śni z kancjonału, a mama czytała ka-
zanie, bo to było święto.
Wynajmowaliśmy dwa pokoje dla 
letników, te ludziki zawsze były cie-
kawe naszej wiary, więc były pyta-
nia, jaka różnica dzieli katolików od 
nas ewangelików. Wtedy mogliśmy 
udzielać odpowiedzi na różne pyta-
nia, których było wiele, nie było to 
narzucone, ale to było nasze świa-
dectwo wiary ewangelickiej. Goście 
często się z nami wybierali na na-
bożeństwo, które im się podobało. 
To była nasza Reformacja domowa. 

Reformation!
ANNA BUJOK

40 Christophoribote //Varia

Spendeninformationen
Sehr geehrte und liebe Freunde der St. Christophori-Gemeinde!

Im Namen von uns allen in Breslau und Schlesien möchte ich 
Ihnen für Ihre finanzielle Unterstützung im Jahr 2017 herz-
lich danken. Gäbe es Ihre Spenden nicht, wäre Vieles, wor-
über wir auch in der Zeitschrift unserer Gemeinde berichten, 
einfach nicht möglich. Sie tragen unsere Gemeinde nicht nur 
in Ihren Herzen, sondern auch ganz praktisch.

Ich habe zwei herzliche Bitten an Sie: 1.Vergessen Sie nicht 
auf der Überweisung Ihre Anschrift mitzuteilen, denn sonst 
können wir Ihnen keine Bestätigung zukommen lassen. 
2. Bitte nennen Sie immer einen Verwendungszweck für die 
Spende. Sie dürfen schreiben: Diakonie, neue Fenster, neue 
Orgel oder Bauvorhaben der Gemeinde. Spenden mit einem 
dieser Stichwörter bleiben vollständig in unserer Gemein-
de. Falls Sie keinen Verwendungszweck oder einen anderen 
benennen, wird Ihre Spende als eine allgemeine Spende be-
trachtet und davon müssen wir 10% an die Verwaltung der 
Evangelischen Kirche in Polen, die sich in Warschau befindet, 
abführen.

Das soll nicht bedeuten, dass wir die Gesamtverwaltung 
der Kirche nicht unterstützen wollen. Das tun wir seit 1993 
kräftig und tragen auch gerne die Verantwortung für die 
Gesamtkirche, in der unsere Gemeinde Mitglied ist. Im Jahr 
2017 wurden, aufgrund einer Reglung dieser Kirche, aus der 
Immobilienverwaltung unserer Gemeinde, über 19 000 Euro 
nach Warschau überwiesen. 

Kurzgefasst: Eine allgemeine, nicht zweckgebundene Spende 
ist zwar eine Unterstützung unserer Gemeinde, aber auch der 
gesamten Kirche. Zweckgebunden Spenden bleiben zu 100% 
nur für die Bedürfnisse unserer Gemeinde. Sie entscheiden 
durch das Ausfüllen des Verwendungszweckes, welcher Ver-
wendung die Spende zugeführt wird: Nichts, Diakonie, neue 
Fenster, neue Orgel oder Bauwesen.

Mit freundlichen Grüßen und mit herzlichem Dank

Ihr
Pfr. Andrzej Fober
Propst

Czasami mówili, że Luther to był 
Niemiec – wtedy Słowo Boże było 
pomocą. W sąsiedztwie mieszkali 
katolicy, z którymi nasi rodzice żyli 
w przyjaźni i pomagali sobie nawza-
jem, bo nas musi łączyć miłość Pana 
Jezusa i miłość wzajemna.
Jestem wdzięczna Bogu za dom rodzin-
ny, za Rodziców, za zbór, za naszych 

dawnych przewodników wiary. Re-
formacja musi dalej trwać, szczegól-
nie w naszych domowych zborach, 
bo jeśli Duch Święty nie pobudzi nas 
do większej wiary w Królestwo Boże, 
to nasze kościoły ostygną, pozosta-
nie tylko tradycja. Módlmy się o moc 
Ducha Świętego w naszych zborach 
i rodzinach! Tak nam dopomóż Bóg!



41

Monatsspruch Mai
Es ist aber der Glaube eine feste Zuversicht dessen, was man hofft, und 
ein Nichtzweifeln an dem, was man nicht sieht. Hebr 11,1

01.05.2018 Dienstag Philippus und Jakobus, Sohn 
des Alphäus, die Apostel

06.05.2018
Breslau
Liegnitz

Sonntag
10:00
13:00

5. Sonntag nach Ostern
Rogate 
Kol 4,2–6

08.05.2018 Dienstag Juliana von Norwich, Mystikerin

10.05.2018
Breslau

Donnerstag
18:00

Christi Himmelfahrt
Off 1,4–8

12.05.2018
Lauban
Bad Warmbrunn

Samstag
10:00
14:00

6. Sonntag nach Ostern
Exaudi
Jer 31,31–34

13.05.2018
Breslau
Waldenburg

Sonntag
10:00
14:00

6. Sonntag nach Ostern
Exaudi
Jer 31,31–34

16.05.2018 Mittwoch Johannes Nepomuk, 
Priester und Märtyrer

17.05.2018
Breslau

Donnerstag
18:00

Bibelstunde in Zimpel

20.05.2018
Breslau
Liegnitz

Sonntag
10:00
13:00

Pfingstsonntag
1. Kor 2,12–16

21.05.2018 Montag Helena von Konstantinopel

23.05.2018 Mittwoch
18:00

Vesper (de/pl/en)

26.05.2018 Samstag Johannes Calvin, Reformator

27.05.2018
Breslau

Sonntag
10:00

Trinitatis Eph 1,3–14 
Lutherische Heilige Messe 
+ Kirch-Kaffee

29.05.2018 Dienstag Jerzy Trzanowski, Priester

30.05.2018 Mittwoch Johanna d’Arc, Märtyrin

31.05.2018 Donnerstag Mariä Heimsuchung

Monatsspruch Juni
Vergesst die Gastfreundschaft nicht; denn durch sie haben einige, ohne es 
zu ahnen, Engel beherbergt. Hebr 13,2

03.06.2018
Breslau 
Liegnitz

Sonntag
10:00
13:00

1. Sonntag nach Trinitatis
Jer 23,16–29

05.06.2018 Donnerstag Bonifatius, Bischof und Märtyrer, 
Glaubensbote in Deutschland

09.06.2018
Lauban
Bad Warmbrunn

Samstag
10:00
14:00

2. Sonntag nach Trinitatis
1. Kor 14,1–3.20–25

10.06.2018
Breslau
Waldenburg

Sonntag
10:00
14:00

2. Sonntag nach Trinitatis
1. Kor 14,1–3.20–25

11.06.2018 Montag Barnabas, Apostel

13.06.2018 Mittwoch
18:00

Vesper (de/pl/en)

17.06.2018
Breslau
Liegnitz

Sonntag
10:00
13:00

3. Sonntag nach Trinitatis
1. Joh 1,5 — 2,6

21.06.2018
Breslau

Donnerstag
18:00

Bibelstunde in Zimpel

24.06.2018
Breslau

Sonntag
10:00

Hochfest der Geburt 
Johannes des Täufers
1. Petr 1,8–12 
Lutherische Heilige Messe 
+ Kirch-Kaffee

27.06.2018 Mittwoch
18:00

Vesper (de/pl/en)

29.06.2018 Freitag Simon Petrus und Paulus 
von Tarsus, die Apostel

Monatsspruch Juli
Säet Gerechtigkeit und erntet nach dem Maße der Liebe! Pflüget ein Neu-
es, solange es Zeit ist, den HERRN zu suchen, bis er kommt und Gerechtig-
keit über euch regnen lässt! Hos 10,12

01.07.2018
Breslau
Liegnitz

Sonntag
10:00
13:00

5. Sonntag nach Trinitatis
1. Mose 12,1–4a

03.07.2018 Dienstag Thomas, Apostel

08.07.2018
Breslau
Waldenburg

Sonntag
10:00
14:00

6. Sonntag nach Trinitatis
Apg 8,26–39

11.07.2018
Breslau

Mittwoch
18:00

Benedict von Nursia
Vesper (de/pl/en)

14.07.2018
Lauban
Bad Warmbrunn

Samstag
10:00
14:00

7. Sonntag nach Trinitatis
Phil 2,1–4

15.07.2018
Breslau
Liegnitz

Sonntag
10:00
13:00

7. Sonntag nach Trinitatis
Phil 2,1–4

19.07.2018
Breslau

Donnerstag
18:00

Bibelstunde in Zimpel

22.07.2018
Breslau

Sonntag
10:00

8. Sonntag nach Trinitatis 
1. Kor 6,9–14.18–20
Lutherische Heilige Messe 
+ Kirch-Kaffee

23.07.2018 Montag Maria Magdalena

25.07.2018
Breslau

Mittwoch
18:00

Jakobus der Ältere, Apostel
Christophorus

26.07.2018 Donnerstag Joachim und Anna, 
Eltern der Gottesmutter Maria

29.07.2018
Breslau

Sonntag
10:00

9. Sonntag nach Trinitatis
Jer 1,4–10

LITURGISCHER KALENDER



Ein Bild von früher

Spenden
Info

Die St. Christophori-Gemeinde hat den Status einer gemeinnützigen Organisation. Ihre 
Geldspenden sind aufgrund der Ihnen von uns ausgestellten Spendenbescheinigung 
auch in Deutschland steuerlich absetzbar. Angabe Verwendungszweck: Kirchengemeinde 
St. Christophori Breslau. Für jede Zuwendung sind wir Ihnen sehr dankbar.

Jubilare

St. Christophori-Kirche 1935
Fot.: Gemeindearchiv

42 Christophoribote //Varia

Mai

1	 1951	 Irena Wiatrowska	 Rauscha [Ruszów]

4	 1985	 Rebekka Kriegel	 Niesky [Niska]

11	 1947	 Zuzanna Kujat	 Zillerthal [Mysłakowice]

12	 1929	 Ruth Krawczyk		  Brieg 

16	 1977	 Paul Szempliński   Bad Warmbrunn [Cieplice-Zdrój]

Juni

6	 1936  	 Czesław Kurowiak 		  Liegnitz 

10	 1990	 Sebastian Marchlewski	 Lauban 

11	 1943	 Wilhelm Hartmut		  Breslau 

13	 1934	 Helga Guder			   Waldenburg 

14	 1963	 Karol Wiśniewski		  Breslau

23	 1973	 Andrzej Majewski		  Liegnitz 

27	 1928	 Ilse Turska			   Hirschberg 

27	 1933	 Jolanta Fenosz		  Liegnitz 

29	 1937	 Marianne Kurowska          Bad Warmbrunn

30	 1925	 Bernhard Fabisiak   Bad Salzbrunn [Szczawno Zdrój]

30	 1958	 Karl Klose			   Breslau 

Juli

7	 1965	 Dag von Kap-herr  	 Kurtwitz [Kondratowice]

8	 1938	 Sigrid Raschke		  Lüben [Lubin]

9	 1931	 Lilly Fatyga			   Breslau 

14	 1973	 Anna Häuslein 		  Breslau 

23	 1932	 Marta Husiatyńska		  Hirschberg 

23	 1963	 Gerlinde Marchlewska	 Lauban 

24	 1968	 Roy Häuslein			   Breslau 

25	 1935	 Brigitte Wielgosz	 Freiburg [Świebodzice]

28	 1928	 Charlotte Najmrodzka		 Hirschberg 

31	 1970	 Aneta Wysopal      Greiffenberg [Gryfów Śląski]



WROCŁAW
Parafia ewangelicka
Świętego Krzysztofa

Nabożeństwa
ewangelickie
w języku niemieckim
na Śląsku

WROCŁAW
Kościół Św. Krzysztofa
Plac Św. Krzysztofa 1,
co niedzielę, 10:00

LEGNICA
Kościół Marii Panny
Plac Mariacki 1,
każda 1. i 3. niedziela
miesiąca, 13:00

CIEPLICE ZDRÓJ
Kościół Zbawiciela
Plac Piastowski 18,
każda 2. sobota
miesiąca, 14:00

LUBAŃ
Kościół Marii Panny
Aleja Kombatantów 2,
każda 2. sobota 
miesiąca, 10:00

WAŁBRZYCH
Kościół Zbawiciela
Plac Kościelny 1,
każda 2. niedziela
miesiąca, 14:00

Christophoribote maj, czerwiec, lipiec – nr 2 | 2018 Kwartalnik, nr kolejny 142, rok wydawniczy 
XIII. Wydawca: Parafia Ewangelicko-Augsburska Św. Krzysztofa we Wrocławiu. Nakład: 1200 egz. 
Redakcja: Jolanta M. Waschke (redaktor naczelna), Andrzej Fober, Joanna Giel, Tomasz Kmita-Skar-
sgård (DTP), Marcin M. Pawlas. Korekta: Martina Metzele. Fotografie na s. 2 i 43: Maciej Lulko, s. 1: 
Craig Whitehead.

Plebania | Adres korespondencyjny
Parafia ewangelicko-augsburska Św. Krzysztofa
ul. Partyzantów 60, 51-675 Wrocław
Tel. 713 487 317
www.schg.pl/pl Facebook @stchristophori

Konto (PLN)
Bank Zachodni WBK
(IBAN) PL 69 1090 2590 0000 0001 2232 7977
(BIC) WBKPPLPP

Konto (EUR)
Sparkasse Oberlausitz-Niederschlesien
Girokonto DE 58 8505 0100 3100 0369 04
Kontoinhaber: Ev. Deutsche Gemeinde Breslau

Proboszcz Andrzej Fober
Tel. 607 991 700
mail@schg.pl

Siostra parafialna Lidia Podżorska
Tel. 604 185 724

Zeggerteum – kantorat i fundacja
Dyrektor muzyczny Tomasz Kmita-Skarsgård
Plac Św. Krzysztofa 1, 50-056 Wrocław
www.zeggerteum.org Facebook @zeggerteum
zeggerteum@schg.pl

Konto Zeggerteum (PLN)
ING Bank Śląski
(IBAN) PL 94 1050 1575 1000 0090 3094 5985
(BIC) INGBPLPW




