
Ab
ga

be
 k

os
te

nl
os

. D
ru

ck
ko

st
en

: 0
,7

0 
€

#139  3 | 2017#139  3 | 2017

ZEITSCHRIFT DER EV. GEMEINDE DEUTSCHER SPRACHE IN BRESLAU UND NIEDERSCHLESIENZEITSCHRIFT DER EV. GEMEINDE DEUTSCHER SPRACHE IN BRESLAU UND NIEDERSCHLESIEN

7 5 0
J A H R E

KIRCHE

Reformation

unserer

500Jahre



Christophoribote August, September, Oktober Nr. 3 | 2017  Quartalschrift, Ausgabe Nr. 139, Er-
scheinungsjahr XII Verleger: Parafia Ewangelicko-Augsburska Św. Krzysztofa we Wrocławiu. Auf-
lage: 1500 Ex. Redaktion: Jolanta M. Waschke (Chefredakteurin), Andrzej Fober, Joanna Giel, Anne-
marie von Kap-herr, Tomasz Kmita-Skarsgård (DTP), Marcin M. Pawlas. Fotografien S. 2, 3, 7 und 55: 
Maciej Lulko. Bild S. 1: Estera Gundlach-Fober

BRESLAU
Ev. St. Christophori-Gemeinde

Pfarrhaus | Postanschrift
Parafia Św. Krzysztofa
ul. Partyzantów 60, PL 51-675 Wrocław
Tel. 0048 713 487 317
www.schg.pl  Facebook @stchristophori                

Spendenkonto Polen
Bank Zachodni WBK
(IBAN) PL 69 1090 2590 0000 0001 2232 7977
(BIC) WBKPPLPP

Spendenkonto Deutschland
Sparkasse Oberlausitz-Niederschlesien
Girokonto DE 58 8505 0100 3100 0369 04
Kontoinhaber: Ev. Deutsche Gemeinde Breslau

Propst Andrzej Fober
Tel. 0048 607 991 700
mail@schg.pl

Gemeindeschwester Lidia Podżorska
Tel. 0048 604 185 724

Zeggerteum – Kantorei und Stiftung
Musikdirektor Tomasz Kmita-Skarsgård
Plac Św. Krzysztofa 1, PL 50-056 Wrocław
www.zeggerteum.org  Facebook @zeggerteum
zeggerteum@schg.pl

Spendenkonto Zeggerteum (EUR)
ING Bank Slaski
(IBAN) PL 19 1050 1575 1000 0090 3094 5977  
(BIC) INGBPLPW

Evangelische 
Gottesdienste 
in deutscher Sprache 
in Schlesien

BRESLAU
St. Christophori-Kirche
Plac Św. Krzysztofa 1,
jeden Sonntag 10:00 Uhr

LIEGNITZ
Liebfrauenkirche
Plac Mariacki 1,
jeden 1. und 3. Sonntag 
im Monat 13:00 Uhr

BAD WARMBRUNN
Erlöserkirche
Plac Piastowski 18,
jeden 2. Samstag
im Monat 14:00 Uhr

LAUBAN
Frauenkirche
Aleja Kombatantów 2,
jeden 2. Samstag
im Monat 10:00 Uhr

WALDENBURG
Erlöserkirche
Plac Kościelny 1,
jeden 2. Sonntag
im Monat 14:00 Uhr

JUBI
 LÄ
 UM



3

JUBI
 LÄ
 UM

„
Ich freute mich über die,

die mir sagten: Lasset uns  
ziehen zum Hause des Herrn!
Wohin die Stämme hinaufziehen,
die Stämme des Herrn,  
wie es geboten ist dem Volke Israel, 
zu preisen den Namen des Herrn.“



4 Christophoribote

Präsentation der in polnischer Spra-
che erschienenen Biographie von 
Heinz Schilling Martin Luther: Rebell 
in einer Zeit des Umbruchs

Mitgliedertagung der Gemeinschaft 
evangelischer Schlesier in Breslau

Konzert und Ausstellungen 500 Jah-
re Reformation in und vor St. Maria 
Magdalena

Festgottesdienst der Diözese Bres-
lau zum Reformationsjubiläum in St. 
Maria Magdalena

Enthüllung der restaurierten Tafel 
mit Johann Hess

          

Theater Luther war nie in Schlesien 
und Lasershow Schlesische Refor-
mationsgeschichte an der Kirche zur 
Göttlichen Vorsehung

Reformationsmobil am Breslauer 
Ring

Solus Christus Festveranstaltung 
der Diözese im NFM mit dem En-
semble Śląsk

//Es war

Predigt Pfr. Janis Kriegel

Vorstellung der Konfirmandin 

//Es ist

11. Mai

//Propst
06	 Let’s celebrate!

//750 Jahre unserer Kirche
14	 Halte inne und lass uns die Hände reichen
18	 Kalendarium historii kościoła

//Aktuelles
20	 VII Festival Tage protestantischer Kultur
26	 Pfingsten: Meine Konfirmation

12.–15. Mai

12. Mai

11. Mai

13. Mai

14. Mai

13. Mai

21. Mai

28. Mai

06

26

14. Mai



5

Pfingsten, Konfirmation 
Theresa von Kap-herr

Sommerfest des Generalkonsulats 
der Bundesrepublik Deutschland

Feier des 5-jährigen Bestehens des 
Verbindungsbüros des Freistaates 
Sachsen am Rynek

//Varia
53	 Liturgischer Kalender
54 	 Spendeninfo 
54	 Jubilare
54 	 Ein Bild von früher

ARTYKUŁY PO POLSKU

7	 Let’s celebrate!
14	 Zatrzymaj się i podaj rękę
32	 Reformacja na Śląsku
	 33	 Wstęp
	 35	 Historia
	 39	 Teologia
	 41	 Filozofia
	 43	 Literatura
	 45	 Muzyka
	 47	 Historia sztuki
	 51	 Architektura

459. Montagskonzert Gerhad 
Zeggert in memoriam; Radosław 
Dembiński, Viola da gamba und 
Tomasz Kmita-Skarsgård, Orgel

KonfiCamp der EKD in Wittenberg im 
Rahmen des Reformationssommers

190-Jahr-Feier der ehem. Ev. Kirche 
in Goi (Gaj Oławski)

Besuch bei der Christophorus-Ge-
meinde in Schwabach-Wolkersdorf 
und der Christopherusgemeinde  
in Spalt

Es predigt Gabriele Brendel, 
Gemeindepädagogin der Pfarrei Ho-
heneiche bei Saalfeld (Thüringen)

Es predigt Pfr. Holger Milkau,  
Kreuzkirche Dresden

4. Juni

8. Juni

9. Juni

12. Juni

14.–18. Juni

16. Juni17.–18. Juni

23. Juli
23.–25. Juni

//500 Jahre Reformation
28	 Die Theologie der Reformation
30	 Die Reformation in Polen
32	 Die Reformation in Schlesien
	 32	 Vorwort
	 34	 Geschichte
	 38	 Theologie
	 40	 Philosophie
	 42	 Literatur
	 44	 Musik
	 46	 Kunstgeschichte
	 50	 Architektur

20



6 Christophoribote

Let’s 
celebrate!

Pfr. Andrzej Fober
Propst

Die Geschichte einer Kirche besteht aus unzähligen Fak-
ten, Ereignissen, Personen und den Auswirkungen ihrer 
gestalterischen Kraft. Wir sind nicht in der Lage, alle 
diese Fäden und Gestalten aus dem Strom und den Strö-
mungen der Geschichte herauszuarbeiten und sie – wenn 
auch nur in aller Kürze – vorzustellen. Wie viele von ih-
nen wurden nie erwähnt und bleiben uns unbekannt? 
Die Geschichte der St. Christophori-Kirche in Breslau ist 
mittels umfangreicher Fakten, und, was besonders wert-
voll ist, seit die Reformation in diese niederschlesische 
Stadt Einzug hielt, durch eine fast komplette Auflistung 
ihrer Geistlichkeit belegt. All diese Persönlichkeiten und 
Fakten, ob bekannt oder nicht, stehen von 1267 bis 2017 
in einem ununterbrochenen Zusammenhang. Anlässlich 
des Jubiläums unseres Gotteshauses gedenken wir die-
ses gesamten Zeitraums. Das 750-jährige Bestehen von 
St. Christophori fällt in das gleiche Jahr, in dem wir auch 
den Beginn der Reformation vor 500 Jahren feiern. Wir 
erinnern uns jedoch nicht nur der 95 Thesen von Pfarrer 
Dr. Martin Luther an der Schlosskirche von Wittenberg; 
wir gedenken der Erneuerung der Kirche –  die nicht das 
erste und sicher nicht das letzte Mal vonstatten geht, und 
deren Ausgangspunkt jene Tat an der Tür eines Gottes-
hauses markiert. Dieses Werk, unabhängig davon wie es 
begann, ist noch nicht vollendet, sondern findet ständig 

statt. Ecclesia semper reformanda – die Kirche muss sich 
immer wieder erneuern und ist des Versprechens des 
Heiligen Geistes gewiss, der diese Erneuerung möglich 
macht und Wirklichkeit werden läßt.
Lasst uns auf die wichtigsten, uns bekannten Ereignisse 
der St. Christophori-Kirche zurückblicken. Ein Sakral-
bau wurde an dieser Stelle erstmals in einer Urkunde des 
Breslauer Fürsten Władysław erwähnt (ab 1248 Mitre-
gent der Provinz Schlesien, 1265 Erzbischof von Salzburg, 

1266 Regent des Fürstentums Breslau, 1268 apostolischer 
Verwalter der Diözese Breslau; jüngster Sohn Heinrich II. 
des Frommen und der Prinzessin Anna von Böhmen; En-
kel Heinrichs des Bärtigen und der Hedwig von Andechs). 
Eine Urkunde, am Hof des Fürsten ausgestellt, bestätigt 
die Kirche vor dem Ohlauer Tor der damaligen Stadt Wra-
tislavia, gewidmet der Maria Aegyptiaca. Es war eine 
Holz-, wahrscheinlich Friedhofskapelle, was die Funde 
zahlreicher sterblicher Überreste unter und um die Kir-
che herum bestätigen. 
Wir wissen nicht genau seit wann, aber vermutlich stand 
sie dort schon eine gewisse Zeit lang, als sie die Aufmerk-
samkeit des Fürsten weckte. Der damalige Erzbischof von 
Salzburg muss einen Grund dafür gehabt haben, jener 
Holzkapelle, die außerhalb der Stadtmauer stand, seine 
besondere Aufmerksamkeit zu schenken und mittels der 
fürstlichen Geldschatulle ihre weitere Erhaltung zu si-
chern. 
Dieser Nachricht verdanken wir, dass unser sakraler 
Raum mit der Stadt an der Oder und Schlesiens sichtbar 
und untrennbar bis heute verbunden ist. Deshalb stellt 
die 750-Jahr-Feier der St. Christophori-Kirche für uns 
nicht nur einen Ausdruck der Freude über diese Urkunde 
dar, sondern umfasst im dankbaren Gedächtnis all jene, 
die diese Geschichte mitgestaltet und an uns weitergege-
ben haben. Auch wenn wir heute deren Namen nicht ken-
nen, so sind sie doch Gott bekannt, der sie mit seiner Ge-
genwart umgibt und mit dem Mantel seiner Gerechtigkeit 
bedeckt. Wir dürfen glauben, dass Gott alle Menschen in 
Schutz nimmt, die sich um diesen Ort gekümmert haben, 
an dem sein heiliger Name gelobt und gepriesen wurde.
Die Geschichte einer Kirche ist vor allem die Geschich-
te der Menschen, die sich dort seit ihren Anfängen zum 
Gottesdienst versammeln. Wenn wir also das Bestehen 
eines Gotteshauses begehen, dann erinnern wir uns auch 
der Menschen, die an diesem Ort in der Heiligen Messe 
oder anderen Gottesdiensten Gemeinschaft feierten. Im 
Mittelalter waren das zunächst Trauernde, die hierher 
kamen, um ihre Verstorbenen in der Friedhofskapelle 
zu verabschieden. Damals befahlen sie – genau wie wir 
heute – ihre Toten der Fürsorge Gottes an und ihre sterb-
lichen Überreste ruhen unter dem Kirchplatz. Im Trauer-
gottesdienst bekannten sie, was auch in unseren Gottes-
diensten zu hören ist: „Wir glauben an [...] die eine, heilige, 
allgemeine und apostolische Kirche. Wir bekennen die 
eine Taufe zur Vergebung der Sünden. Wir erwarten die 
Auferstehung der Toten und das Leben der kommenden 
Welt“.

KIRCHE IN STETIGER ERNEUERUNG – 
DAS IST WIRKEN DES HEILIGEN GEISTES, 
SICHTBAR IN DEN TATEN DER MEN-
SCHEN, DIE SICH HIER VERSAMMELN: 
UNGEZÄHLTE SEIT HUNDERTEN VON 
JAHREN, BEGINNEND IN EINER  
KLEINEN HOLZKAPELLE 

                                         //Propst



7

Historia każdego kościoła to niezliczona ilość faktów, zda-
rzeń oraz postaci, które tę historię tworzyły i tworzą na-
dal. Nie jesteśmy w stanie wszystkich tych wątków i osób 
wyłowić z zawirowań dziejowych i przedstawić choćby 
w największym skrócie, gdyż wiele z nich nie zostało ni-
gdzie odnotowanych i pozostają nieznane. Dzieje kościoła 
Św. Krzysztofa we Wrocławiu posiadają mimo tego dość 
rozbudowaną faktografię oraz, co szczególnie cenne, pra-
wie kompletną listę duchownych – przynajmniej od czasu 
zaistnienia we Wrocławiu Reformacji. Wszystkie te osoby 
oraz fakty, znane i nieznane, składają się na nieprzerwa-
ną linię zdarzeń, która rozciąga się pomiędzy rokiem 1267 
a  2017, i cały ten okres wspominamy podczas jubileuszu 
naszej świątyni. 750-lecie kościoła Św. Krzysztofa przypa-
da w roku obchodów 500 lat Reformacji. Nie wspomina-
my jednak tylko pojedynczego faktu przybicia 95 tez na 
drzwiach kościoła zamkowego w Wittenberdze przez ks. 
Marcina Lutra; wspominamy całe dzieło odnowy Kościoła – 
nie pierwsze i pewnie nie ostatnie – któremu początek dało 
owe wydarzenie u drzwi świątyni. Dzieło to jakkolwiek zo-
stało rozpoczęte, nie jest jeszcze zakończone i trwa nadal. 
Ecclesia semper reformanda – Kościół stale musi się odna-
wiać, bo przecież ma obietnicę daru Ducha Świętego, który 
tę przemianę umożliwia i urzeczywistnia.
Prześledźmy pokrótce ważniejsze, znane nam wydarzenia 
u Św. Krzysztofa. Pierwsza wzmianka o naszej świątyni 
pochodzi z dokumentu księcia Władysława Wrocławskie-
go – (1248 współrządca dzielnicy wrocławskiej, 1265 ar-
cybiskup Salzburga, 1266 regent Księstwa Wrocławskie-
go, 1268 administrator apostolski diecezji wrocławskiej; 
najmłodszego syna Henryka II Pobożnego oraz królewny 
Anny Czeskiej; wnuka Henryka I Brodatego i Jadwigi von 
Andechs). Dokument spisany na dworze księcia potwier-
dza istnienie kościoła przy Bramie Oławskiej w ówczesnym 
mieście Wratislavia w roku 1267. Była to drewniana kapli-
ca nosząca imię Marii Egipcjanki, prawdopodobnie pogrze-
bowa. Przemawiają za tym liczne ludzkie szczątki znajdują-
ce się zarówno pod samym kościołem jak i w jego obrębie.
Nie wiemy jak długo istniała owa budowla, ale musiała 
istnieć już jakiś czas i prawdopodobnie zwrócić na siebie 
uwagę Jego Książęcej Mości. Najwyraźniej ówczesny arcy-
biskup Salzburga miał jakieś powody, by nadać onej drew-
nianej kaplicy, znajdującej się poza murami miasta, szcze-
gólny status oraz by przekazać z książęcej szkatuły kilka 
dukatów na jej utrzymanie. 
Tej informacji zawdzięczamy pojawienie się owej budow-
li na kartach historii Wrocławia i Śląska, aby z miastem 
i regionem pozostała związana już na zawsze. Dlatego ob-



8 Christophoribote

Nach ihnen kamen die Kürschner, die sich nicht nur der 
Kirche und des nahen Ohlauer Tors annahmen, sondern 
hier auch weiter sangen und beteten. Zu Beginn des 14. 
Jh. wurde die Kapelle dann zu einem gemauerten Gottes-
haus ausgebaut und nach dem Heiligen Christophorus be-
nannt. Später wurde sie um den Turm, die Sakristei und 
das sogenannte Alte Pfarrhaus erweitert.
Spätestens seit der zweiten Hälfte des 15. Jh. wurden in 
St. Christophori Gottesdienste in polnischer Sprache 
gefeiert. Die unmittelbare Nähe zu Polen und die ra-
sche Entwicklung der Stadt sorgten für einen lebendi-
gen, grenzüberschreitenden Handel. Wie zahlreich und 
gut organisiert die evangelischen polnischsprachigen 
Handelsleute Breslaus waren, bestätigt der Druck ihres 
eigenen Gesangbuchs in polnischer Sprache für die Ge-
meinde St. Christophori. Dass sie hier Gottesdienste in 
ihrer Muttersprache hielten, brachte eine zunehmende 
Bedeutung unserer Kirche als Verbreitungszentrum der 
Sprache in der niederschlesischen Stadt mit sich, deren 
Höhepunkt in der Renaissance liegt, als an der Kirche 
eine Schule mit polnischsprachigem Unterricht für die 
Jugend entstand. Diese Ereignisse müssen einen starken 
Einfluss auf das nationale Bewusstsein derer gehabt ha-
ben, die selbige beherrschten. Wenn heutzutage – wie von 
Pfr. Jerzy Badura, Neumittelwalde (Międzybórz) – zurecht 
die Anwesenheit des Polnischen im Breslau des 15.–19. Jh. 
betont wird, dann haben hieran ohne Zweifel viele Men-
schen und auch Geistliche, die mit unserer Kirche ver-
bunden waren, ihren Anteil. 
Die zunehmende Bedeutung von St. Christophori ist na-
türlich mit der Entwicklung der Stadt Breslau in Verbin-
dung zu setzen. Einst außerhalb der Stadtmauer gebaut, 
verwandelte sich unser Gotteshaus im Laufe der Zeit in 
eine Stadtkirche. Die wachsende Metropole dehnte ihre 

Grenzen aus, sodass der Kirchplatz irgendwann inner-
halb des Stadtgebiets lag. Dieser Prozess wurde im Jahre 
1888 beendet, als St. Christophori formell Filialkirche von 
St. Maria Magdalena wurde und von nun an untrennbar 
mit den Ereignissen im Stadtzentrum verbunden blieb. 
Die Rolle St. Christophoris hat in der Geschichte Breslaus 
auch eine sehr symbolische Seite. Man kann sie mit dem 
Leben Jesu und der Entwicklung der Christenheit ver-
gleichen. Jesus, am Rande des Römischen Reiches gebo-
ren – nicht in der Hauptstadt, sondern in der Provinzstadt 
Bethlehem – in einem Stall beim Vieh, dieser Jesus bringt 
der Welt das lebendige Wort Gottes, das Wort seines Va-
ters. Dieses Wort beginnt – vom Moment seiner Verkün-
dung auf dem Feld an die Hirten an – die Herzen der Men-
schen zu gewinnen und nimmt seinen Lauf um Welt. Auf 
diesem Wort beruht unser Glaube, dass der Sohn eines 
Zimmermeisters aus Nazareth der Herr aller Herren, Kö-
nig aller Könige ist, der Heiland der Welt. 
In der Zeit vom 18. bis zum 20. Jh. diente die  St. Christo-
phori-Kirche zeitweise auch als Garnisons- oder Univer-
sitätskirche und war einst die einzige Kirche der Stadt 
mit einer Hörbehinderten-Anlage. Unser Gotteshaus, in 
den dreißiger Jahren gründlich saniert und teilweise um-
gebaut, brannte in der Breslauer Feuersbrunst vom Mai 
1945 vollständig aus und war zu 75% zerstört. Die gesam-
te Ausstattung war vernichtet. In unser dankbares Gebet 
und Gedenken schliessen wir alle Menschen ein, die diese 
Kirche aufbauten und sie wieder dem Zweck zuführten, 
dem sie gewidmet war. 
Die in Abschnitten während der schweren Nachkriegs-
zeit durchgeführten Arbeiten mündeten am 27. April 
1958 in einen feierlichen Gottesdienst, während dessen 
die Kirche erneut geweiht wurde. Mit diesem Tag wurde 
St. Christophori die Kirche für die in Breslau und Nieder-

1 | Epitaphe – Zeugen der 
Vergangenheit – in den 
Mauern unserer Kirche. 
Epitafia na murach naszego 
kościoła, jako świadkowie 
przeszłości. Fot.: Maciej 
Lulko
2 | Mehr als 60 Jahre 
nach dem Wiederaufbau 
nach dem Krieg werden 
in der Kirche wieder 
Rekonstruierungs- und 
Erneuerungsarbeiten 
durchgeführt. Links das 
Fenster mit nachgebautem 
gotischem Maßwerk und 
Einsätzen der Kopien von 
Renaissancewappen.  
Po 60 latach od 
zakończenia powojennej 
odbudowy, w kościele 
ponownie prowadzone 
są prace rekonstrukcyjne 
i rewitalizacyjne. Po 
lewej odtworzony gotycki 
maswerk okna i kopie 
renesansowych witraży 
herbowych. Fot.: Maciej Lulko

                                         //Propst

1



9

chody 750-lecia Św. Krzysztofa nie są dla nas dziś pochy-
laniem się tylko nad tym pierwotnym dokumentem, ale 
w tegorocznym  świętowaniu obejmujemy naszą pamięcią 
i wdzięcznością wszystkich, którzy historię tego miejsca 
tworzyli i nam ją przekazywali. Nawet jeśli nie znamy ich 
imion i nazwisk, Bóg z pewnością o nich pamięta, otacza 
swoją obecnością i zakrywa ich słabości płaszczem spra-
wiedliwości. Nie możemy sobie przecież wyobrazić, aby 
Bóg nie miał w opiece tych, którzy dokładali starań o miej-
sce, w którym oddaje się Jemu należną cześć i chwałę.
Historia kościoła to historia ludzi, którzy w tym kościele 
gromadzili się na nabożeństwach. Świętując więc historię 
kościoła jako budowli, świętujemy też przecież historię zbo-
ru, który w tym miejscu uczestniczył w Mszach Świętych lub 
okolicznościowych nabożeństwach. Najpierw – w głębokim 
średniowieczu – byli to żałobnicy, przychodzący tutaj, by 
pożegnać swoich zmarłych pochowanych na cmentarzu 
przyległym do kaplicy. Oni wtedy – tak samo jak i my – po-
wierzali swoich bliskich Opatrzności Boga, a ich szczątki 
spoczywają na placu Św. Krzysztofa do dziś. W liturgii na-
bożeństwa żałobnego zmawiali wyznanie wiary, to samo, 
które towarzyszy naszym nabożeństwom: „Wierzę w jeden, 
święty, powszechny i apostolski Kościół. Wyznaję jeden 
chrzest na odpuszczenie grzechów. I oczekuję wskrzeszenia 
umarłych i życia wiecznego w przyszłym świecie”.
Po nich przyszli kuśnierze, którzy nie tylko przejęli opie-
kę nad świątynią i pobliską Bramą Oławską, ale także nad 
kontynuacją i dalszym rozwojem odbywających się tam na-
bożeństw. Na początku XIV wieku kaplicę przebudowano w 
murowany kościół i zmieniono jego imię na Św. Krzysztofa. 
Z czasem wybudowano wieżę, zakrystię oraz dobudowano 
tzw. starą plebanię.
Co najmniej od połowy XV wieku w kościele Św. Krzyszto-
fa odbywały się nabożeństwa w języku polskim. Bliskość 

granicy z Polską oraz rozwój miasta przyczyniał się do 
ożywionych transgranicznych kontaktów handlowych. 
O tym, jak liczni i dobrze zorganizowani byli ewangelicy 
polskiego języka we Wrocławiu świadczy fakt, że posiadali 
własny Śpiewnik w języku polskim dla zboru Św. Krzyszto-
fa. Ich obecność i celebrowanie nabożeństw spowodowały 
wzrost znaczenia naszej świątyni, jako ośrodka krzewienia 
mowy polskiej we Wrocławiu, czego kulminacja nastąpiła 

w okresie renesansu, kiedy przy kościele powstała polska 
szkoła ucząca młodzieży tego języka. Te fakty z kolei zdecy-
dowanie miały wpływ na wzrost świadomości narodowej 
tych, którzy tym językiem się posługiwali. Jeżeli dziś słusz-
nie podkreśla się obecność mowy polskiej we Wrocławiu od 
XV do XIX wieku oraz owego „polactwa”, jak pisał ks. Jerzy 
Badura z Międzyborza, to niewątpliwie ogromna w tym za-
sługa wielu osób, również duchownych, związanych z na-
szym kościołem.

KOŚCIÓŁ TWORZĄ LUDZIE - TAK TEŻ 
BYŁO I JEST W PRZYPADKU NASZEJ 
ŚWIĄTYNI, W KTÓREJ PRZEZ 750 LAT 
GROMADZILI SIĘ POLSKOJĘZYCZNI 
I NIEMIECKOJĘZYCZNI KATOLICY ORAZ 
EWANGELICY. TĘ DUCHOWĄ SPUŚCI-
ZNĘ NIESIEMY DALEJ, NIEUSTANNIE KU 
CHWALE TEGO SAMEGO JEDNEGO BOGA

2



10 Christophoribote

podstawą naszej wiary w to, że syn cieśli z Nazaretu jest Pa-
nem panów i Królem królów, Zbawicielem świata.
 W różnych okresach od XVIII do XX w. kościół Św. Krzysz-
tofa był także kościołem garnizonowym, uniwersyteckim 
oraz jedyną w mieście świątynią wyposażoną w urządze-
nia nagłaśniające, umożliwiające udział w nabożeństwie 
osobom niedosłyszącym. Świątynia nasza, gruntownie 
odrestaurowana i częściowo przebudowana w latach trzy-
dziestych XX wieku, została w 75% zniszczona podczas 
oblężenia Wrocławia w maju 1945. Unicestwieniu uległo 
całe ruchome wyposażenie kościoła. Naszą wdzięczną pa-
mięcią i modlitwą obejmujemy wszystkich tych, którzy po-
stanowili świątynie odbudować i przywrócić ją tym celom, 
w jakich została wzniesiona. 
Prace, prowadzone z przerwami w trudnych czasach po-
wojennych, doprowadziły jednak do uroczystego nabo-
żeństwa 27 kwietnia 1958 r. W tym dniu kościół został re-
konsekrowany i stał się głównym kościołem ewangelickiej 

Wzrost znaczenia Św. Krzysztofa w historii Wrocławia jest 
ściśle związany z rozwojem śląskiej stolicy. Wybudowa-
ny pierwotnie poza murami, staje się z czasem kościołem 
miejskim. Poszerzające się granice grodu powodują nieja-
ko przesuwanie się kościoła w kierunku centrum miasta. 
Przypieczętowaniem tego procesu jest rok 1888,  kiedy Św. 
Krzysztof stał się kościołem filialnym pobliskiej parafii Św. 
Marii Magdaleny i odtąd był on nierozerwalnie związany 
z wydarzeniami dziejącymi się w sercu Wrocławia. 
Stały wzrost znaczenia i roli, jaką kościół odgrywał i od-
grywa w historii naszego miasta, jest bardzo symboliczny. 
Można tę historię porównać z życiem Jezusa i rozwojem 
chrześcijaństwa. Chrystus, urodzony przecież na obrze-
żach Cesarstwa Rzymskiego, nie w stolicy, lecz w podrzęd-
nym mieście Betlejem, w stajni pośród bydła, przynosi na 
świat żywe Słowo Boże, Słowo swojego Ojca. To Słowo, po-
cząwszy od zwiastowania pasterzom, zaczyna zdobywać 
serca i rozpoczyna swój marsz przez świat. To Słowo jest 

3, 4 | Die Kirche 
in Abendbeleuchtung.
Kościół nocą.
Fot.: Maciej Lulko

KOŚCIÓŁ 
DWÓCH  
NARODÓW:  
POMIĘDZY XV 
A XIX WIEKIEM 
ŚW. KRZYSZTOF 
BYŁ PRĘŻNYM 
OŚRODKIEM 
POLONIJNYM, 
KRZEWIĄCYM 
JĘZYK POLSKI; 
DZIŚ WOKÓŁ 
KOŚCIOŁA  
GROMADZI SIĘ  
SPOŁECZNOŚĆ 
NIEMIECKA

3

                                         //Propst



11

bytkowy tryptyk ołtarzowy z XVI wieku z dawnego ewan-
gelickiego kościoła w Masłowie, a także ambonę, ławki 
oraz organy firmy Schlag & Söhne z kaplicy w Słupcu koło 
Nowej Rudy. Duża w tym zasługa Niemców mieszkających 
w Republice Federalnej Niemiec, którzy mimo fizycznej 
utraty domów rodzinnych, nigdy nie utracili kontaktów ze 
starą małą ojczyzną i mieszkającymi tam nadal rodakami.
 Kolejna, dalekosiężna decyzja została podjęta w dniu 1 lu-
tego 1993 roku przez konsystorz Kościoła Ewangelicko-Au-
gsburskiego w RP. W tym dniu duszpasterstwo dla zborów 
niepolskich zostało przekształcone w parafię tegoż kościo-
ła. Uchwała ta została potwierdzona przez wojewodę wro-
cławskiego w dniu 26 lutego 1993 r. poprzez nadanie na-
szej parafii osobowości prawnej. Ogromna w tym zasługa 
ówczesnego duszpasterza mniejszości niemieckiej ks. bp 
Ryszarda Borskiego, późniejszego pierwszego jej probosz-
cza, czyli pierwszego proboszcza w Św. Krzysztofie w cza-
sach powojennych. Od tego dnia rozpoczął się stały, syste-

mniejszości niemieckiej, która z różnych powodów została 
po wojnie we Wrocławiu i na Dolnym Śląsku. Nie znamy 
ani osób, ani dokumentów, które wyjaśniłyby przyczyny 
takiej a nie innej decyzji władz miasta. Oto przecież w ko-
munistycznej Polsce, władze polskiego teraz Wrocławia, 
podjęły decyzję o umożliwieniu pozostającym w mieście 
Niemcom wyznania ewangelickiego odprawiania nabo-
żeństw w ich języku, w jednym z najstarszych kościołów. To 
była przełomowa decyzja nie tylko dla zboru, ale dla samej 
świątyni. Stała się ona centrum ich życia religijnego, ale 
też i miejscem spotkań i kontaktów pozwalających zorga-
nizować życie w nowych,  powojennych trudnych warun-
kach. Przez długie lata Św. Krzysztof był świątynią jedynie 
duszpasterstwa dla mniejszości niemieckiej, zwanego czę-
sto „duszpasterstwem zborów niepolskich”.  
Jego przyszłość przez długie lata nie była w żaden sposób 
zdefiniowana, ani możliwa do przewidzenia. Jednak wierni 
z ogromnym trudem, stopniowo  wyposażyli kościół: w za-

4



12 Christophoribote

schlesien verbliebenen evangelischen Deutschen. Wir 
kennen weder Personen noch Urkunden, die uns diese 
Entscheidung der Stadtväter erklären könnten. Diese, 
im Namen des kommunistischen Polen handelnd, er-
möglichten den verbliebenen Deutschen evangelischen 
Bekenntnisses, hier, in einer der ältesten Kirchen, Got-
tesdienste in ihrer Muttersprache zu feiern. Dies ist eine 
Entscheidung von epochaler Bedeutung nicht nur für die 
Gläubigen, sondern auch für das Kirchlein selbst. Es wur-
de zum Ort ihres geistlichen Lebens, Ort der Begegnung, 
Ort für Kontakte und des Austausches, was das Leben un-
ter den neuen und schweren Nachkriegsbedingungen er-
möglichte. Über viele Jahrzehnte hinweg war die Kirche 
das Gotteshaus der deutschen Minderheit im Rahmen der 
sog. „Seelsorge für nicht polnische Gemeinden”. 
Lange Zeit war die Zukunft dieser Minderheit unklar und 
schwer vorauszusehen. Doch unter großen Anstrengun-
gen sorgten die Gläubigen dafür, dass die Kirche ausge-
stattet wurde: Der manieristische Altar aus der Kirche in 
Massel (Masłów) und später die Kanzel, die Bänke und die 
Orgel der Firma Schlag & Söhne aus der Kapelle in Schle-
gel (Słupiec). Viel Hilfe wurde seitens der Deutschen aus 
der Bundesrepublik geleistet, die trotz des Verlustes ihrer 
Heimat nie den Kontakt mit dem Land der Eltern und ih-
ren dort weiterhin lebenden Landsleuten abbrachen.
Eine weitere nachhaltige Entscheidung wurde am 1. Fe-
bruar 1993 vom Konsistorium der Evangelisch-Augsbur-
gischen Kirche in Polen getroffen: An diesem Tag wurden 
die bisherigen nicht-polnischen Seelsorgeeinrichtungen 
als vollwertige Gemeinden der Evangelisch-Augsburgi-
schen Kirche in Polen anerkannt. Dieser Beschluss wurde 
durch den Breslauer Woiwoden am 26. Februar 1993 bestä-
tigt, womit die Kirchengemeinde polnischen Rechtsstatus 
erlangte. Dies ist der große Verdienst Pfarrer Ryszard Bor-
skis, damals Seelsorger der Minderheit, der in der Folge de-
ren erster Propst und somit auch der erste dieser Reihe an 
St. Christophori nach dem 2. Weltkrieg wurde. 
Von diesem Zeitpunkt an konnte sich die Gemeinde sta-
bilisieren und entwickeln. Im Jahr 1996 erhielt sie den 
Gebäudekomplex der Gustav-Adolf-Gedächtniskirche 
zurück, wo sich bis heute das Pfarrhaus mit Gemeinde-
büro und -saal befinden. Neben dem Pfarrer und seiner 
Familie wohnen im Pfarrhaus die diplomierte Gemein-
de- und Krankenschwester Lidia Podżorska, die Küster-
familie Roy Häuslein sowie Studenten. Bereits im Jahr 
der offiziellen Gründung der Kirchengemeinde wurde 
eine Verleih- und Sozialstation des Johanniterordens für 
ambulante medizinische Hilfe aufgebaut, Werke, die bis 
heute den Dienst am Nächsten erfüllen. 
An der St. Christophori-Kirche wurden vor allem nach 
dem Hochwasser von 1997 stetig Renovierungen und Mo-
dernisierungen vorgenommen. Das Gebäude selbst war 
zwar damals nicht direkt durch das Hochwasser betrof-
fen, aber der erhöhte Grundwasserstand trieb die Feuch-
tigkeit im Mauerwerk nach oben, was eine grundlegende 
Sanierung der Außen-und Innenwände, der Regenwas-
seranlage und der Feuchteisolierung erforderlich machte. 
Eine neue Heizung und Bänke wurden aufgestellt und der 

Altar wurde teilweise restauriert. 
2016 beschloss unsere Gemeinde diesen Wiederaufbau 
fortzusetzen. Das Ziel unserer Bemühungen ist die Re-
konstruktion der mittelalterlichen Maßwerke und Glas-
fenster. Aufgrund der damit verbundenen hohen Kosten 
konnten diese Arbeiten in der Nachkriegs- und kommu-
nistischen Zeit nicht begonnen werden. Dank der Zu-
wendung des Amts für Denkmalpflege der Stadt Breslau 
gelang es uns im vergangenen Jahr, ein erstes Fenster 
fertigzustellen. In selbiges sind zwei Repliken originaler 
Wappen Breslauer Familien aus dem Jahr 1586 eingelas-
sen,  deren Originale sich im städtischen Nationalmuse-
um befinden. Zur Zeit wird an zwei weiteren Fenstern 
gearbeitet. Auch diesmal werden sie Realität Dank der 
Unterstützung durch die Stadt.
Ein weiteres wichtiges Projekt unserer eigensten Kir-
chengeschichte ist der Bau der neuen Gerhard-Zeggert-
Gedächtnis-Orgel, wozu Sie viele Informationen auf un-
serer Webseite finden. Die Praetorius-Orgel, gebaut nach 
den Entwürfen des Namenspatrons unseres Kantorats, 
eingepasst in einen kostbaren, barocken Schrank von 
Casparini, stand während der Festung Breslau inmitten 
der Kirche ebenfalls in Flammen. Dieser Instrumenten-
Neubau soll unser Beitrag zum Musikleben der Stadt sein. 
Wir fühlen uns durch die langjährige, gemeinsame mu-
sikalische Tradition mit St. Maria Magdalena, wo Zeggert 
Hauptorganist war, dazu verpflichtet. Unser beider Kan-
tor war bis Kriegsende für das gesamte Musikleben des 
evangelischen Breslau verantwortlich und hat es maß-
geblich ausgestaltet. Unsere zukünftige Orgel soll drei 
Zwecken dienen: Zuallererst liturgischen, und darüber 
hinaus didaktischen und konzertanten.
St. Christophori hat ihren eigenen Platz in der Geschichte 
Breslaus und spielt für die Deutschen der Umgebung eine 
besondere Rolle. Sie ist der Ort der Begegnung einer deut-
schen Gemeinde, aber offen für alle, die diese Sprache 
verstehen. Hier verteilen wir seit zwei Jahren während 
der Wintermonate kostenlos Suppe an Obdachlose. Be-
dürftige kommen nach dem Sonntagsgottesdienst in die 
Kirche und erhalten in dem geweihten Raum eine wär-
mende Stärkung – in der vergangenen Saison waren das 
mehr als 1300 Portionen. Unsere Gäste bekommen auch 
Tee, ab und zu Kuchen, Kleidung und vor Weihnachten 
und Ostern kleine Geschenke. Damit möchten wir zei-
gen, dass wir als Gemeinde nicht allein für uns selbst exi-
stieren. Wir renovieren oder restaurieren nicht nur das 
historische Erbe, sondern öffnen es allen durch die Ver-
kündigung des Evangeliums und die praktische Hilfe für 
Bedürftige. So lauten die wichtigsten Botschaften Jesu 
Christi: Sein Wort zu predigen und den Armen zu helfen.
Im Namen der Gemeinde sage ich allen, die uns früher 
oder jetzt in so mannigfacher Art und Weise unterstüt-
zen, unseren herzlichen Dank. Ohne Sie, unseren lang-
jährigen Freunde aus Deutschland, der Schweiz, Öster-
reich, Spanien, Schweden, den Niederlanden, England 
und Schottland, hätten und könnten viele unserer Vorha-
ben nicht realisiert werden.
Ich grüße Sie herzlich mit einem schlesischem „Gott befohlen”.

UNSERE KIR-
CHE – EIN 
SPIEGEL DER 
GESCHICHT-
LICHEN ER-
EIGNISSE, DIE 
MATERIE AN-
GENOMMEN 
HABEN UND 
DIE GRUND-
LAGE BILDEN, 
AUF DER WIR 
HEUTE UNSE-
RE GEMEINDE 
BAUEN DÜR-
FEN: LEBEN 
IM JETZT MIT 
BLICK IN DIE 
ZUKUNFT

                                         //Propst



13

matyczny rozwój i stabilizacja życia parafialnego. W roku 
1996 r. zbór odzyskał na swoje potrzeby zabudowania 
przy Kościele Pamięci Króla Gustawa Adolfa, gdzie do dziś 
znajduje się nasz dom parafialny i kancelaria. Oprócz du-
chownego, w plebanii mieszka także siostra parafialna Li-
dia Podżorska, dyplomowana pielęgniarka, kościelny Roy 
Häuslein z rodziną oraz studenci. Już na samym początku 
istnienia parafii zorganizowano przy niej johannicką wy-
pożyczalnię sprzętu rehabilitacyjnego oraz stację ambula-
toryjnej pomocy medycznej. Oba dzieła istnieją do dziś.
W kościele Św. Krzysztofa podjęte zostały dalsze prace 
remontowe i modernizacyjne, szczególnie po powodzi 
w roku 1997. Sam budynek nie został zalany wodą, ale pod-
niesienie się poziomu wód gruntowych i związany z tym 
wzrost wilgotności w kościele, wymógł gruntowne prace 
remontowe ścian i elewacji, naprawę instalacji burzo-
wej i wykonanie izolacji hydrotermicznej. Zainstalowano 
nowe ogrzewanie, ławki, częściowej konserwacji poddano 
ołtarz. Rok temu nasza parafia podjęła trud dokończenia 
rozpoczętej odbudowy po zniszczeniach wojennych. Celem 
tych prac jest odtworzenie zabytkowych średniowiecz-
nych okien oraz witraży. W czasach powojennych, z uwagi 
na znaczny koszt, prace te nie mogły zostać wykonane. W 
ubiegłym roku, dzięki wsparciu Biura Miejskiego Konser-
watora Zabytków, oddano świątyni jej pierwsze pieczoło-
wicie odtworzone okno z replikami dwóch renesansowych 
kartuszy herbowych, których oryginały przechowywane 
są w Muzeum Narodowym we Wrocławiu. W tym roku 
trwają już prace nad kolejnymi dwoma oknami. I tym ra-
zem są one możliwe dzięki dotacji miasta. Kolejnym waż-
nym projektem dla dziejów naszego kościoła jest budowa 
nowych Organów Pamięci Gerharda Zeggerta, o czym peł-
na informacja znajduje się na naszej stronie internetowej. 
Wyjątkowe „Praetorius-Orgel” projektu Zeggerta, umiesz-

czone w bezcennej barokowej szafie Caspariniego, spłonęły 
wraz z kościołem pod koniec wojny. 
Budowa nowego instrumentu ma na celu poszerzenie 
wkładu naszej parafii w muzyczne życie Wrocławia. Je-
steśmy do tego zobligowani poprzez wieloletnią, wspólną 
tradycję muzyczną z kościołem Św. Marii Magdaleny, gdzie 
Zeggert był głównym organistą. Nasz wspólny kantor od-
powiedzialny był za całokształt życia muzycznego ewange-
lickiego Wrocławia aż do zakończenia wojny. Nasze przy-
szłe organy mają wypełniać trzy stawiane przez nas cele: 
liturgiczny, dydaktyczny i koncertowy.  
 Kościół Św. Krzysztofa jest świątynią mającą swoje szcze-
gólne miejsce w historii Wrocławia i odgrywającą ważną 
rolę dla Niemców mieszkających w tym mieście, będąc dla 
nich kościołem parafialnym. W naszej świątyni od dwóch 
lat w sezonie zimowym wydajemy zupę dla bezdomnych. 
Ubodzy mogą przyjść w każdą niedzielę po nabożeństwie 
i w godnym miejscu spożyć posiłek. Ubiegłej zimy wydali-
śmy bezpłatnie ponad 1300 porcji. Nasi goście dostają tak-
że herbatę, czasami ciasto, odzież, a w okresie Bożego Naro-
dzenia i Wielkiej Nocy drobne prezenty. W ten oto sposób 
chcemy dać znak, że jako parafia nie istniejemy tutaj tylko 
dla siebie. Nie tylko budujemy, remontujemy i restauru-
jemy zabytkowe dziedzictwo, ale otwieramy je dla innych, 
poprzez głoszenie Dobrej Nowiny i pomoc biednym. Takie 
jest też główne przesłanie Ewangelii Jezusa Chrystusa: aby 
głosić Słowo Boże i pomagać potrzebującym.
W imieniu parafii wszystkim naszym wspomożycielom 
i darczyńcom, dawnym i obecnym, składam serdeczne 
podziękowanie. Bez Was, naszych wieloletnich przyjaciół 
mieszkających w Niemczech, Szwajcarii, Austrii, Hiszpanii, 
Szwecji, Holandii , Anglii i Szkocji, wiele prac i projektów 
nie mogłoby być zrealizowanych.
Śląskim zawierzeniem Bogu pozdrawiam Was wszystkich.

5 | Netzgewölbe in St. 
Christophori, das erste 
diesen Ausmaßes in 
Breslau. Sklepienie 
sieciowe, pierwsze tych 
rozmiarów we Wrocławiu. 
Fot.: Maciej Lulko

5



14 Christophoribote

Halte inne und 
lass uns die 
Hände reichen
Zatrzymaj się
i podaj rękę

                                           //750 Jahre unserer Kirche

Text | tekst: Krystyna Kadlewicz

Der Legende nach trug der heilige 
Christophorus, ausgestattet mit 
ungewöhnlicher Körperkraft, Pil-
gernde über den Fluss.  Ein klei-
nes Kirchlein in Breslau stand vor 
750 Jahren ebenfalls am Wasser 
– dem Stadtgraben, der Schwar-
zen Ohle – an einem Ort, an dem 
von weither Käufer, neue Siedler 
und Handwerker kamen. Mit als 
erstes sahen die eintreffenden 
Ermatteten ebendies: Ein Obdach 
für Gläubige. Ich vermute, dass 
dieser Anblick ihnen Zuversicht 
und Hoffnung auf Sicherheit 
schenkte.

Heute, nachdem so viele Jahr-
hunderte vorübergegangen sind, 
hat sich daran nichts geändert. 
Immer noch steht jenes Kleinod 
inmitten eines Meeres aus Beton, 
Stahl und Glas – und gewährt 
denen, die dessen bedürfen, was 
diese Perle der Architektur von 
Anbeginn ihrer Existenz spende-
te: Glaube, Trost, Hoffnung, Liebe 
und Kraft.

Auf dem Großteil kirchlicher 
Epitaphe können wir beim Lesen 
der Inschriften persönliche 
Lebensgeschichten oder die 
Erzählung über eine bestimmte 
Familie kennenlernen. In Bezug 
auf die St. Christophori-Kirche ist 
das anders: hier treffen wir auf 
größere, allgemeine Zusammen-
hänge. Wir sollten es vorsich-
tig ausdrücken, um nicht ein 

Święty Krzysztof według podań 
przenosił pielgrzymów przez 
rzekę, posiadając niezwykłą siłę. 
Pomagał zatem tym, którzy byli 
w drodze i znaleźli się nad wodą 
Mały kościółek we Wrocławiu 
przed 750 laty też stał nad wodą 
– fosą miejską, Czarną Oławą – 
w miejscu, gdzie z odległych stron 
docierali kupcy, nowi osadnicy 
i rzemieślnicy. Jeden z pierwszych 
obrazów widzianych przez nich, 
kiedy strudzeni tu przybywali, był 
właśnie on: dom dla wiernych. 
Przypuszczam, że był to dla nich 
widok dający otuchę i nadzieję na 
bezpieczeństwo.

Dzisiaj, po upływie tylu wieków, 
nic się nie zmieniło. Stoi sobie 
nadal ta architektoniczna pere-
łeczka pośród morza betonu, stali 
i szkła – i daje potrzebującym to 
samo, co dawała od swego począt-
ku: wiarę, pocieszenie, nadzieję, 
miłość i siłę.

W większości kościołów czytając 
wpisy na epitafiach poznajemy 
czyjąś indywidualną historię 
życia lub opowieść o jakiejś rodzi-
nie. Z kościołem Św. Krzysztofa 
jest inaczej. Tu ma miejsce jakieś 
uogólnienie. Można byłoby rzecz 
z ostrożnością, by nie użyć może 
zbyt dużego słowa: spotykamy 
się z uniwersum. Dzieje miasta, 
regionu, a nawet tego naszego 
kawałka Europy – jeśli się przyj-
rzymy dokładniej – znajdziemy 



1515

1



16 Christophoribote

konnten. 
Ganz zu Anfang ermöglichten 

die Nutzer dieser Kirche – Kürsch-
ner der nahen Umgebung – dem 
Leben der Stadt mit ihrem Besitz 
und ihren weit über Schlesien 
hinaus erworbenen Kenntnissen 
nicht nur im handwerklichen, 
sondern auch im intellektuellen 
Bereich Fortschritt; auf ihren 
beruflichen Reisen ließen die 
Gemeindeglieder sich von präch-
tigen Gotteshäusern inspirieren 
und veränderten nach diesen 
Vorlagen ihr eigenes, so, wie es 
mit dem Umbau zu Beginn des 
15. Jh. geschah: St. Christophori 
erhielt – erstmals in Breslau und 
als eines der frühesten Schlesi-
ens – ein gotisches Netzgewölbe. 
Ihre Kirche war ein Ort moderner 
Ansichten sowohl im Hinblick auf 
den Glauben, als auch auf den 
Menschen.

Im 16. Jh. wurde – vielleicht aus 
genau diesen Gründen – ganz in 
der Nähe der berühmte, neuzeitli-
che Garten des Arztes Laurentius 
Scholz angelegt.

Wenig später, als Martin Luther 
sein reformatorisches Werk be-
gann, musste sich in Europa sehr 
vieles ändern. Der Preis dafür 
war, wie z.B. der Dreißigjähri-
ge Krieg, häufig sehr hoch und 

hin Heim derer, die einen Platz 
zum Beten und zum Treffen mit 
Wohlgesinnten von Nah und Fern 
brauchen.

Seit etlichen Jahrzehnten ist 
St. Christophori nun die Kirche 
der lutherischen Gemeinde, 
deren Gottesdienste in deutscher 
Sprache stattfinden. Heutzutage 
ist das selbstverständlich und 
ruft keinen Unfrieden hervor. 
Doch noch vor nicht allzu langer 
Zeit war es häufig nicht leicht, 
hier laut und mit Stolz zu sagen: 
„Ich bin Deutscher evangelischen 
Bekenntnisses“. In jener Zeit war 
dieser Kirchbau ein wunderbar 
guter und unbedingt notwendi-
ger Ort, um alles um sich herum 
vergessen zu können.

Die Zukunft St. Christophoris 
sehe ich in hellen Farben vor 
mir. Hier entsteht viel Schönes. 
Es wird die liturgische Tradition 
alter Zeiten weitergeführt, es 
entwickelt sich wirklich bemer-
kenswertes musikalisches Leben, 
soziale Fürsorge und manches 
mehr. Alles wird mit Sorgfalt vor-
bereitet und durchgeführt. Nach 
den Gottesdiensten, Konzerten 
oder anderen Feiern reden alle 
miteinander, stellen Fragen oder 
erzählen sich etwas. Das ist wun-
derbar, vor allem deshalb, weil es 
meistens in verschiedenen Spra-
chen geschieht. Niemand fragt 
nach dem Woher und Warum, 
denn wichtig ist nur, dass dieser 
Andere hier ist.

Wenn Sie, liebe Leserin und 
lieber Leser, irgendwann einmal 
in Breslau sein sollten, dann kom-
men Sie an die uralte Kreuzung 
mittelalterlicher Straßen – eu-
ropäischer Handelswege – sehen 
Sie sich unser geliebtes Kleinod 
an, kommen Sie und lehnen Sie 
sich an die roten Backsteinziegel 
– denn das ist, als reichten Sie 
all jenen die Hand, die 750 Jahre 
hindurch diese Schwelle über-
schritten.

tragisch. Das Neue formierte sich 
auch in St. Christophori. Gemäß 
der Empfehlungen Luthers, dass 
das Bekenntnis des Glaubens und 
Unterricht in der Muttersprache 
erfolgen solle, wurden Kateche-
se und Bibelrezitation für die 
sich damals mit dieser Sprache 
Versammelnden auf Polnisch 
abgehalten, wenngleich man in 
Breslau überwiegend deutsch 
sprach. So wurde bis 1619 gelehrt.  
Notwendigkeit und Bedarf führ-
ten so weit, dass Michał Kusz, der 
damalige Prediger und gleichzei-
tig Leiter der an die Kirche ange-
gliederten Schule, als Lehrmittel 
den polnischen Sprachführer 
Przewodnik do języka polskiego 
drucken ließ.

Damals hieß Breslau anders 
als heute, war multinational 
und -kulturell, und der kleine 
Kirchbau erfüllte seine histori-
sche Rolle: Recht auf Toleranz und 
gegenseitige Achtung trotz aller 
Eigenarten. Im Stadtteil der vier 
Gotteshäuser, oft auch Stadt-
teil des gegenseitigen Respekts 
genannt, zeigt sich den Anwoh-
nern und Besuchern ein diese 
Tugenden betonendes Denkmal. 
Es wäre lohnend sich zu erinnern, 
dass die St. Christophori-Kirche 
sich dieser Sichtweise menschli-
cher Kontakte bereits im späten 
Mittelalter verschrieb.

Für solche Werte setzte sich die 
Kirche seinerzeit bewusst ein. 
Als Preußen 1809 die Freiheit für 
Predigten in der Muttersprache 
einschränkte, wurde dies an St. 
Christophori jedoch bis 1829 
weiterhin an jedem Sonntag und 
etwas seltener bis 1888 fortge-
führt.

Das 20. Jh. brachte dann viele 
Veränderungen. Sankt Christo-
phorus litt am Ende des Zweiten 
Weltkrieges sehr. Dies beein-
trächtigte jedoch nicht die Seele 
dieses Gebäudes. Auch ohne seine 
frühere Ausstattung ist es weiter-

1 | Ausschnitt des ältesten 
erhaltenen Plans der Stadt 
Breslau zur Situation im Jahr 
1562 von Barthel Weiner. Um 
diese Zeit wurde der zweite Ring 
der Stadtmauer erbaut – die St. 
Christophori-Kirche steht also 
weiterhin am alten Stadtgraben, 
befindet sich allerdings bereits 
innerhalb der Stadtgrenzen. Fot.: 
Digital-Bibliothek der Universität 
Breslau
2 | Ansicht der Kirche von Westen. 
Federzeichnung von Henrik Mützel 
(1824). Fot.: „Wrocław na dawnej 
rycinie”, Olgierd Czerner

vielleicht zu großartiges Wort zu 
benutzen: Wir begegnen hier dem 
Universum. Wenn wir genauer 
hinsehen, dann entdecken wir die 
Geschichte der Stadt, der Region, 
ja, sogar dieses, unseres Fleck-
chens Europa in der Kirchenge-
schichte St. Christophoris.

Das mag übertrieben, nahezu 
unmöglich klingen, wo doch in 
diesem Bau beinahe nichts mehr 
aus der Vergangenheit zu finden 
ist: Weder Dokumente noch 
Altäre, Bilder oder gar Fenster. 
Was also ist der Grund, dass ich 
dieser Überzeugung bin? Diesem 
Gotteshaus verleihen der Verlauf 
der Geschichte, historische Er-
eignisse, die Gläubigen und ihre 
Pastoren seinen Rang und etwas 
Besonderes!

Alles, was sich hier ereignete, 
ergab sich aus dem größeren, 
worin dieser Ort eingebettet ist. 
Wenn wir auf die Historie der 
Stadt und dieser Kirche schauen, 
dann gewinnt man den Eindruck, 
dass ihr eine ganz eigene, leicht 
zu umschreibende, aber doch 
schwer lösbare Aufgabe zugeteilt 
sei. Breslau, so kompliziert in 
seinen vielfältigen Stellungen, 
benötigte einen Ort, an dem Viel-
falt und Eigenarten dank Glaube 
und Toleranz eine Einheit bilden 

                                           //750 Jahre unserer Kirche

3 | Ausschnitt einer Stadtansicht 
Breslaus nach Matthäus Merian 
(1640-50). Es erstaunt der 
Maßstab der St. Christophori-
Kirche, die näher liegt als deutlich 
größere Kirchen. Diese künstliche 
Vergrößerung von Turm und Haube 
– um sie auf dem Panorama gut 
sichtbar zu machen – könnte von 
der wichtigen Rolle als Kirche 
der Kürschner in der Hauptstadt 
Schlesiens zeugen. Fot.: eigene 
Kopie.

2



17

w historii kościoła Św. Krzysztofa.
To wydaje się niemożliwe i prze-

sadzone, przecież w tym obiekcie 
nie ma z przeszłości niemal nic: 
żadnych dokumentów, ołtarzy, 
obrazów a nawet okien. To skąd ta 
ocena? A jednak to bowiem dzieje, 
historia, wierni i ich pasterze 
nadają wyjątkowość i rangę tej 
świątyni.

Wszystko co tutaj miało miej-
sce wynikało  dziejów otoczenia. 
Patrząc na historię miasta i tego 
kościoła, ma się wrażenie, że 
przydzielona mu została szczegól-
na, łatwa do określenia, a trudna 
do realizacji, misja. Wrocław, tak 
skomplikowany w swej wielo-
wątkowości dziejowej, musiał 
mieć miejsce gdzie różnorodność 
i odrębność stawały się jednością 
dzięki wierze i tolerancji.

Na początku opiekunowie 
kościoła – kuśnierze z najbliższej 
okolicy – swą majętnością, znajo-
mościami wybiegającymi daleko 
poza Śląsk, wnosili w życie miasta 
postęp nie tylko w rzemiośle, ale 
i intelektualny; a swą świątynię 
przeobrażali na wzór wspaniałych 
widzianych podczas zawodowych 
podróży, jak to miało miejsce 
przy przebudowie Św. Krzyszto-
fa na początku XV w. (gotyckie 
sklepienie sieciowe – pierwsze we 

powiedzieć tutaj głośno i z dumą 
„jestem Niemcem wyznania 
ewangelickiego” często nie było 
czymś łatwym. W owym czasie 
ten kościół był miejscem cudow-
nie dobrym i koniecznie potrzeb-
nym, by zatracić siebie samego.

Przyszłość Św. Krzysztofa widzę 
w jasnych barwach. Tu rodzi się 
wiele piękna. Kontynuuje się tra-
dycje liturgii z dawnych czasów, 
rozwija się działalność muzycz-
na naprawdę na niemałą skalę, 
udziela się wsparcia socjalnego 
itd. Wszystko jest przygotowane 
i prowadzone z wielką   pieczoło-
witością. Po tych nabożeństwach, 
koncertach lub innych uroczy-
stościach wszyscy rozmawiają, 
zadają pytania, odpowiadają coś 
sobie. Jest cudownie, tym bardziej, 
że dzieje się to często w wielu języ-
kach. Nikt nikogo nie pyta „skąd 
jest i po co”, bo zawsze ważne jest 
to, że ten ktoś potrzebuje tu być.

Jeśli drogi Czytelniku będziesz 
kiedyś we Wrocławiu, przyjdź 
na to prastare skrzyżowanie śre-
dniowiecznych tras, europejskich 
dróg handlowych, spójrz na tę 
naszą ukochaną perełkę, podejdź 
i przytul się do jej czerwonej cegły 
– bo to jakbyś podawał rękę tym 
wszystkim, którzy przez 750 lat 
przestępowali progi tego miejsca.

Wrocławiu, jedno z pierwszych na 
Śląsku). Ich kościół był miejscem 
nowoczesnego spojrzenia zarów-
no na wiarę, jak i człowieka.

W XVI w. nieopodal świątyni 
– może z tych właśnie powodów – 
ulokowany został słynny nowo-
żytny ogród: Garten des Arztes 
Laurentius Scholz.

Nieco później, gdy Marcin Luter 
rozpoczął swe dzieło Reformacji, 
w Europie bardzo wiele musiało 
się zmienić. Koszty często były 
wielkie i tragiczne (Wojna Trzy-
dziestoletnia). Wówczas i w Św. 
Krzysztofie pojawiło się „nowe”. 
Zgodnie z zaleceniami Lutra, 
że wyznanie wiary i pobieranie 
nauki powinno odbywać się w ję-
zykach ojczystych, wprowadzono 
nauczanie katechizmu i recytacji 
Biblii po polsku dla ówczesnego 
grona wiernych tego języka, choć 
miasto w większości mówiło po 
niemiecku. Nauka ta trwała aż do 
1619 roku. Potrzeba i przyzwole-
nie na to było tak daleko idące, że 
ówczesny kaznodzieja, a zarazem 
kierownik przykościelnej szkoły, 
Michał Kusz, wydał drukiem, jako 
pomoc do nauczania, Przewodnik 
do języka polskiego. 

Wrocław wówczas inaczej się na-
zywał niż dziś, był wielonarodowy 
i wielokulturowy, a ten mały 

obiekt kościelny wypełniał w nim 
swą dziejową rolę: prawo do 
tolerancji i wzajemnego szacunku 
mimo odrębności. W Dzielnicy 
Czterech Świątyń pokazuje się 
mieszkańcom i turystom pomnik 
eksponujący te wartości. Warto 
byłoby pamiętać, że kościół Św. 
Krzysztofa wpisał się w takie 
widzenie ludzkich kontaktów już 
w późnym średniowieczu.

O te wartości w swoim czasie 
kościół ten  mocno się upomniał. 
Kiedy w roku 1809  wprowadzono 
w Prusach ograniczenie swobody 
kazań w językach narodowych, 
w Św. Krzysztofie odbywało się 
one nadal co niedzielę aż do 1829 
i nieco rzadziej do 1888.

Wiele zmian przyniósł wiek XX. 
Bardzo ucierpiał Święty Krzysztof 
pod koniec II wojny światowej. 
Ale to nie zmieniło duszy tego 
kościoła. Bez wcześniejszego 
wyposażenia nadal jest  d o m e m  
dla potrzebujących miejsca na 
modlitwę, na spotkanie z dobrymi 
ludźmi, z bliska i z daleka.

Od dziesięcioleci Św. Krzysz-
tof jest kościołem dla zboru 
ewangelicko-augsburskiego 
a nabożeństwa odbywają się w 
języku niemieckim. Dzisiaj jest 
to takie oczywiste i nie budzące 
niepokoju. Ale jeszcze niedawno 

3



18 Christophoribote

PFR. CHRISTOPH FLASCHNER 
aus Teschen. 1506 noch als katho-
lischer Priester zum polnischer 
Prediger und Lehrer an St. Chri-
stophori berufen, wo er bis etwa 
1537 tätig war. Trat 1523/24 nach 
der Disputation von J. Hess zur lu-
therischen Lehre über.  Verstarb 
nach 53 Jahren im Pfarrdienst – 
davon 31 Jahre in Thauer, 14 an St. 
Christophori und 8 als Diakon an 
Maria-Magdalena – am 2. Februar 
1568 im Alter von 79 Jahren.

PFR. WOLFGANG MEISSLER
Geboren am 10. Oktober 1928 in Liegnitz; 
Schul- und Universitätsbesuch ebenda. Or-
dination 1957 in Waldenburg; langjähriger 
Prediger an St. Christophori, an deren er-
neuter Weihung er am 27. April 1958 teil-
nahm. Arbeits- und Lebensmittelpunkt in 
Liegnitz bis 1962, Einsatz in 18 weiteren 
deutschsprachigen evangelischen Pfarrei-
en Niederschlesiens. In Hamburg Grün-
dung einer Stiftung eigenen Namens, die 
bis zu seinem Tod Spenden zur Unterstüt-
zung der Gemeindeglieder St. Christopho-
ris sammelte. Verstorben in Hamburg am 
20. Dezember 2006.

GERHARD ZEGGERT
Seinen Namen trägt heute das Kantorat unserer Kirchengemein-
de. Geboren 1896 in Pasewalk und gestorben 1977 in Konstanz, 
war Zeggert ein vielseitiger und ungewöhnlich aktiver Künstler. 
In den Jahren 1923 bis 1945 war er Kantor unserer Gemeinde. Ne-
ben seiner Tätigkeit als Chor- und Orchesterleiter veranstaltete er 
Konzerte, darunter mehr als 400 Montagskonzerte. Er arbeitete 
auch als Dozent, Sachverständiger und Organologe. So verdan-
ken wir ihm zahlreiche Umbauten und Erweiterungen Breslauer 
Instrumente, darunter auch sein berühmtestes Opus in der Jahr-
hunderthalle. Zeggert komponierte Kammermusik sowie Stücke 
für Chor und Orgel. Leider wurden fast alle seine Handschriften 
während des 2. Weltkriegs zerstört. 2012 fand sich in der Kanto-
ratsbibliothek ein einziges gerettetes seiner Werke – die Chorpar-
titur der Messe in g-Moll.

PFR. MICHAEL KUSCHE (Kuschius)
Geboren am 1604 in Wüsterbriese, 
Krs. Ohlau, wurde in Breslau am 12. 
Dezember 1631 für die Gemeinden 
Groß Schottgau und Jäschgüttel or-
diniert. Am 20. Dezember 1638 an 
St. Christophori berufen, dort Lei-
ter der Schule an der Kirche. Ver-
fasste einen mehrfach aufgelegten 
Wegweiser zur polnischen Sprache. 
Kusche betätigte sich auch als la-
teinischer Poet und verstarb am 2. 
September 1654 in Breslau.

GEORG GEBEL D. Ä.
Geb. 1685 und gestorben 1750 zu Breslau; Orga-
nist und Komponist. Seine Söhne, Georg d. J. und 
Georg Siegmund, beschäftigten sich ebenfalls 
mit dem Schreiben von Musik. In den Jahren 
1709-1712 war er Organist an der Pfarrkirche St. 
Nikolaus in Brieg. Von 1713 bis 1744 war er Orga-
nist, und von 1744 an auch Kantor in unserer Kir-
che. Gebel komponierte v. a. Oratorien, Kantaten 
und Werke für Orgel. Darüber hinaus war er der 
Erbauer verschiedener Instrumente. Berühmt 
wurde er mit der Konstruktion eines Klavichords 
mit Vierteltönen nach eigenen Plänen.

1267
1409

14./15. Jh.
14. Jh.

1343
1291

1575
17. Jh.

1627
1611

1608
1581

1907 1958
1945

1932
1930

Erste Erwähnung  
unserer Kirche in histori-
schen Dokumenten

Es wird Wasser der 
Ohle in den Stadtgra-
ben abgeleitet

Stiftung des ersten  
Altars durch die  
Zunft der Kürschner

Anbringen des  
Kruzifixes am  
Regenbogenbalken 

Bau des gegenwärtigen 
Gotteshauses

Ergänzung der Gewölbe –  
die ersten Netzgewölbe  
dieser Ausmaße in Breslau

Mitte  
des

Ende 
des

Errichtung oder Umbau 
einer neuzeitlichen 
Haube (existierte wahr-
scheinlich ab 1512) Neue Glocke  

(460 kg)

Einbau das Kirchen-
schiff umgebender 
Holzemporen

Aufhängen der 
zweiten Glocke 
(150 kg)

Renaissance-Kanzel

Aufhängen der 
vierten Glocke

Neue Orgel der 
Firma Sauer

Anschaffung 
der fünften 
Glocke (560 kg)

Zerstörung  
zu 75%

Nach ihrem Wiederaufbau 
wird die Kirche den in Breslau 
wohnenden Deutschen zur Nut-
zung gegeben. Überführen des 
manieristischen Tryptichons

18 Christophoribote                                           //750 Jahre unserer Kirche

15. Jh.

Schreinern des 
Chorgestühls



19

PFR. JAN ZAJĄCZKOWSKI
Geboren am 13. März 1916 in Warschau. 1935 Aufnahme eines Theologiestudi-
ums an der Universität Warschau, welches durch den 2. Weltkrieg unterbrochen 
wurde. 1946 zum Dienst in die polnischen Kirchengemeinden Niederschlesiens 
entsandt. Ausgestattet mit einer Ermächtigung des damaligen Ministeriums 
für die Wiedergewonnenen Gebiete konnte er rechtmäßig die evangelischen 
Kirchen betreuen. Gleichzeitig beendete er sein Studium und wurde am 4. April 
1948 ordiniert. Trotz unter den Deutschen während des Kriegs erlittener Mis-
shandlungen nahm er seinen Dienst an ihnen in ganz Niederschlesien auf. Er 
hielt polnisch- und deutschsprachige Gottesdienste in 28 Pfarreien, darunter 
St. Christophori. Die Schlesische Kirche verdankt es seinem uneingeschränk-
ten Einsatz, dass in den Friedenskirchen in Jauer und Schweidnitz, den Kirchen 
in Liegnitz, Bad Warmbrunn, St. Christophori in Breslau, Wang in Krummhübel 
und an vielen anderen Orten bis zum heutigen Tag evangelische Gottesdienste 
gefeiert werden. Pfarrer Zajaczkowski verstarb am 2. Oktober 2007 in Liegnitz.

BISCHOF RYSZARD BORSKI 
Geboren am 26. Mai 1960 in Bielsko-Biała; ordiniert am 3. Juli 
1988 in Weichsel und zur Seelsorge der Deutschen in Nieder-
schlesien entsandt. Ab 1993 im Dienst an St. Christophori: ab 
1. Februar d.J. dort erster Administrator, ab 27. August deren 
Propst bis 28. Februar 1999, als er die Stelle des leitenden Mili-
tärseelsorgers in Warschau annahm; am 27. Juni des gleichen 
Jahres zum ersten evangelischen Militärbischof Polens beför-
dert. 1996 gelang ihm die Übereignung des Gebäudekomple-
xes um die Gustav-Adolf-Gedächtniskirche in Breslau-Zimpel 
in das Eigentum der St. Christophori-Gemeinde, wo sich bis 
heute deren Pfarrhaus befindet. Pastor Borski führte an bei-
den Bauten grundlegende Verbesserungsarbeiten sowie die 
Renovierung der St. Christophori-Kirche nach den Schäden 
durch das Oderhochwasser im Jahr 1997 durch. 

PFR. PAUL TWARDY
Geboren 19. Februar 1737 in  Trzitiesch im Herzogtum Teschen. Besuchte ab 
1747 die Schule der Evgl. Gnadenkirche zum Namen Jesu in Teschen. 1758-1760 
Studium in Halle. 1763 als polnischer Sprachmeister zum Corps des cadets 
nach Berlin berufen. Ordiniert für St. Christophori Breslau am 18. Januar 1765. 
Predigte deutsch und polnisch und war auch als Dolmetscher tätig. Im Druck 
erschienen Vorrede zur polnischen Postill von Dambrowsky und Vorrede zur pol-
nischen Bibel. Übersetzte deutsche Lieder ins Polnische, u.a. Mein erst Gefühl ist 
Preis und Dank; So jemand spricht ich liebe Gott; Gott deine Güte reicht, so weit, 
welche 1776 in Brieg im polnischen Gesangbuch verlegt wurden. Veranlasste 
ein Stipendium für aus Breslau und dem Teschener Land stammende, polni-
sche Studenten, welches vom Breslauer Magistrat bis zum Ende des 1. Welt-
kriegs ausgezahlt wurde.

JOHANN JULIUS SEIDEL
ist für die Organologie weltweit eine außergewöhnlich wich-
tige Persönlichkeit. Geboren 1810 in Breslau und 1856 gestor-
ben ebenda, war Seidel von 1837 bis zu seinem Tod Organist 
und Kantor an St. Christophori. Er praktizierte bei dem Or-
gelbaumeister Robert Müller, was ihn später für den Posten 
eines Orgelsachverständigen qualifizierte. Das bedeutendste 
theoretische Werk Seidels, welches ihm in Fachkreisen große 
Bekanntheit und Anerkennung einbrachte, war das Buch Die 
Orgel und ihr Bau. Ein systematisches Handbuch für Cantoren, 
Organisten, Schullehrer, Musikstudirende etc. so wie für Geistli-
che, Kirchenvorsteher und alle Freunde der Orgel und des Orgel-
spiels, erstmals herausgegeben im Jahre 1843.

1560
1506

1462
1461

15. Jh.

1888
1881

1866
1716

1702

2017
2016

2013
1997

1993
1993

Die Kirche wird 
dem Heiligen 
Christophorus 
geweiht

Fertigstellung 
des Turms und 
der gotischen 
Haubenabdec-
kung

Aufstellung der 
Figur des hlg. 
Christophorus  
in der Nordwand

Der älteste erhal-
tene Epitaph – für 
Ritter Hieronymus 
Krebe

Neue Orgel

Anschaffung der drit-
ten Glocke (70 kg)

Neue Orgel von 
Adam Horatio 
Casparini

Zuschütten des Was-
sergrabens und Anlegen 
des Kirchvorplatzes Abriss der hölzernen 

Buden zwischen den  
Stützpfeilern der Kirche

St. Christophori wird 
Filialkirche zu St. Maria 
Magdalena

und der Glocke aus Massel, 
sowie der Orgel, Kanzel und 
des Taufsteins aus Schlegel.

Umbau  
der Orgel

Gründung der 
deutschsprachigen 
St. Christophori-
Gemeinde

Oderhochwasser 
und anschließen-
de Renovierung 
der Kirche

Aufstellen des 
neobarocken  
Orgelpositivs

Rekonstruktion des 
Stein-Maßwerks 
und bemalter 
Fenstereinsätze im 
ersten Fenster

Kirch-Jubiläum

19



20 Christophoribote

VII Festival Tage pro-
testantischer Kultur 

Ausstellungen und Konzert in St. Maria Magdalena   
Eine Woche lang bot Breslau ein vielseitiges Programm 
zum Reformationsjubiläum. Neben Konzerten und Sym-
posien wurde am 9. Mai die in das Polnische übersetzte 
Luther-Biographie des Historikers Heinz Schilling Marcin 
Luter. Buntownik w czasach przełomu (deutscher Origi-
naltitel: Martin Luther: Rebell in einer Zeit des Umbruchs) 
präsentiert. 
Am Donnerstag, den 11. Mai, war die Ausstellungseröff-
nung und Konzert in der Kathedrale St. Maria Magdalena 
geladen. Gleich zwei Ausstellungen zum Reformations-
jubiläum konnte das Publikum kennen lernen. Auf dem 
Platz vor der Kirche präsentiert sich eine Plakatausstel-
lung des deutschen Auswärtigen Amtes Here I stand über 
die Epoche Martin Luthers, und im Kirchenschiff zeigen 
15 Roll-ups des Schlesischen Museums zu Görlitz die Ge-
schichte evangelischen Lebens in Schlesien von der Re-
formation bis heute. Generalkonsulin Elisabeth Wolbers 
und Bischof Waldemar Pytel begrüßten die polnischen 
und internationalen Gäste, die aus Anlass der Tage pro-
testantischer Kultur nach Breslau angereist waren. Mit-
arbeiter/innen des Konsulats hatten bereits den ganzen 
Nachmittag an einem 3D-Drucker in der Kirche gestan-
den, um eingescannte Museumsobjekte – z.B. Büsten von 
Martin Luther und Lucas Cranach – zu produzieren, die 
den Ausstellungsbesuchern als Andenken überreicht 
wurden. 
Die Reformationskirche St. Maria Magdalena, wo Jo-
hann Heß 1523 die erste Predigt nach lutherischer Leh-
re hielt, bot den festlichen Rahmen für ein besonderes 
Konzert unter dem Motto Musik der Reformation: Der 
Chor des Nationalen Musikforums Breslau unter Lei-
tung von Agnieszka Franków-Żelazny führte im ersten 

Text: Dr. Annemarie Franke und Andreas Neumann-Nochten

                                         //Aktuelles

Teil Motetten von Johann Sebastian Bach auf, begleitet 
von Markus Leidenberger aus Dresden an der Orgel. Im 
zweiten Teil ehrten sie den Komponisten Felix Mendels-
sohn Bartholdy, der im 19. Jahrhundert der Musik Johann 
Sebastian Bachs zur Renaissance verhalf. Aufgeführt 
wurden Psalmen und Motetten des „Klassikers der Ro-
mantik”, die von der tiefen religiösen Sensibilität Men-
delssohn Bartholdys zeugen. Der Chor überzeugte durch 
seine Vielseitigkeit und die unterschiedlichen Kon-
stellationen von Chor, Solostimmen und Doppelchören. 
Das Publikum in der bis auf den letzten Platz gefüllten 
Kirche dankte mit überwältigendem Applaus.              af 

„STADT DER REFORMATION“ 
BRESLAU: VERANSTALTUNGS-
REICHTUM GESTALTET  
VON VIELEN

1



21

1 | Wanderausstellung 
500 Jahre evgl. Leben in 
Schlesien im Seitenschiff 
von St. Maria Magdalena. 
Fot.: JW

2

3

4

2 | Blick auf die 
Schweidnitzer Straße 
in Breslau vom Dach des 
Reformationstrucks. Fot.: JW
3, 4 | Das Reformationsmobil 
der EKD am Breslauer Ring. 
Fot.: JW



22 Christophoribote                                           //Aktuelles

Das Breslauer Festwochenende
Einen ausgesucht schönen Abschluss des protestanti-
schen Kulturfestivals bildeten die Tage 12.–14. Mai. Am 
Abend des Freitags fand im buchstäblich bis auf den 
letzten Platz gefüllten Gemeindesaal der polnisch-evan-
gelischen Kirche der Göttlichen Vorsehung eine Auffüh-
rung des Theaterstücks Luther war nie in Schlesien durch 
Jugendliche des Kirchenkreises Schlesische Oberlausitz 
statt. Im Anschluss daran wurde bei anbrechender Nacht 
die Kirche innen und außen Schauplatz einer beeindruc-
kenden Lasershow, die mittels Licht gewordener Symbole 
und Bilder die Geschichte der Reformation in Schlesien 
thematisierte.
Auf seiner Fahrt durch 19 Länder Europas machte für 36 
Stunden unweit des Prangers am Rynek der Reformations-
truck Europäischer Stationenweg der evangelischen Kirche 
Halt – eine rollende Multimedia-Ausstellung, begrüßt vom 
Stadtpräsidenten Dr. Rafał Dutkiewicz. Auf 68 Stationen 
präsentierte und sammelte das 17 m lange und 33 t schwe-
re Mobil in Interaktion mit seinen begeisterten Besuchern 
Reformationsgeschichte(n) aus fünf Jahrhunderten. Vi-
deofilme stellten neben den beiden polnischen, von der 
EKD zu Städten der Reformation ausgezeichneten Orte 

Breslau und Teschen (Cieszyn) mittels Alltags-Portraits 
unserer Diözesan-Bischöfe Waldemar Pytel und Ryszard 
Borski das örtliche Wirken und Leben in Bezug auf die 
Diakonie und das Unterrichtswesen vor, sowie religiöse 
und öffentliche Bauten der Evangelischen Kirche, fußend 
auf der Vergangenheit. Am Samstagvormittag hatte der 
Vorsitzende des Stadtrats Dr. Jacek Ossowski eine Vielzahl 
internationaler Gäste zu einem offiziellen Empfang in 
das Breslauer Rathaus geladen und begrüßte sie mit einer 
detaillierten Ansprache zur Metropole an der Oder. Den 
Abend läutete das von der Diözese Breslau veranstaltete 
und lange vorher ausverkaufte Konzert Solus Christus im 
Nationalen Musikforum ein. Sehr warmherzige und fun-
dierte Grußworte hielten u. a. der lutherische, ehemalige 
Ministerpräsident Polens und Präsident des Europäischen 
Parlaments, Prof. Jerzy Buzek. Solisten, Chor und Orche-
ster des Ensembles Śląsk boten anschließend, in farbenfro-
her Tracht, klassische, christliche Musik dar, angereichert 
durch erklärende Texte zur Lehre und Zeit Luthers und de-
ren Folgen. Die Zuhörer waren angerührt und begeistert 
von der Schönheit des Vortrags und so können wir dank-
bar feststellen, dass sich die Lutherische Kirche mit viel 
Tiefgang farbenfroh und klangvoll einer breiten Öffent-

4 | Lasershow „500 Jahre 
Reformation” an der Kirche 
zur Vorsehung Gottes. Fot.: 
Andreas Neumann-Nochten
5 | Beleuchtung der 
Wasserspiele an der 
Jahrhunderthalle zum 
Reformationsjubiläum. Fot.: 
Andreas Neumann-Nochten
6 | Das Ensemble Śląsk 
während des Konzerts 
Solus Christus im NFM. Fot.: 
Zespół Pieśni i Tańca „Śląsk” 
im. Stanisława Hadyny
7 | Die Gemeinschaft 
evangelischer Schlesier 
über den Dächern Breslaus. 
Fot.: Andreas Neumann- 
-Nochten

4

5



23

lichkeit vorstellte. Die folgenden Stunden standen ganz im 
Zeichen herzlicher Gastfreundschaft, die nicht nur alte 
und neue Schlesier, sondern Teilnehmer aus Deutschland, 
Schweden, den Niederlanden und Polen, der Einladung 
des Bischofs folgend, vereinte. Seinen spektakulären Ab-
schluss fand dieser unvergessliche Sommertag an der 
Fontäne der Jahrhunderthalle: Eine von Musik untermal-
te Darbietung beleuchtete das sprühende Wasserspiel mit 
Farben und dem Logo 500 Jahre Reformation.
Am Sonntagabend sollte noch einmal gefeiert werden: 
Diesmal hatte die Gemeinschaft evangelischer Schlesier 
in die Kamienica pod aniołami eingeladen, wo sie parallel 
zu den Ereignissen des Wochenendes ihre 2. Mitglieder-
tagung an ungewöhnlichem und dennoch so vertrautem 
Ort abgehalten hatte. Unter herzlichem Beifall wurden 
Bischof Pytel für seine Verdienste um den Erhalt der Frie-
denskirche Schweidnitz sowie Christoph Scholz in Aner-
kennung seines langjährigen, segensvollen Wirkens im 
Dienst der Gemeinschaft mit der Goldenen Ehrennadel 
ausgezeichnet. Der Reisesegen vom Generalsuperinten-
denten des Sprengels Görlitz, Martin Herche, beendete 
am Montagvormittag die Zusammenkunft, die allen Teil-
nehmenden in froher Erinnerung bleiben wird.     ann

6

7



24 Christophoribote                                           //Aktuelles

Gottesdienst zum Reformations-Jubiläum 
Mit dem Festgottesdienst am 14. Mai in der Kathedrale 
St. Maria Magdalena, der auch in den Medien übertragen 
wurde, fand die Festwoche ihren geistlichen Abschluss. 
Es waren neben vielen Gläubigen unserer Diözese und 
darüber hinaus auch Bischöfe benachbarter Kirchen-
provinzen und die Geistlichen anderer Religionsgemein-
schaften sowie Vertreter öffentlicher Institutionen ver-
sammelt. Die Liturgie zelebrierten Bischof Waldemar 
Pytel und Altbischof Ryszard Bogusz. Mit der Vorberei-
tung der Kirchenmusik war in Gänze das Kantorat unse-
rer Gemeinde betraut worden. Der hervorragende Chor 
der Technischen Universität Breslau gestaltete den Got-
tesdienst musikalisch. Die Predigt hielt Bischof Ragnar 
Persenius aus Uppsala in englischer Sprache.  Anlässlich 
des Sonntags Kantate lud er uns ein, angesichts der Wun-
der von Gottes Gnade dem Herrn im Lob vereint ein neues 
Lied zu singen: In der Predigt leitete der Bischof her, wie 
wir mit dem göttlichen Geschenk der Erlösung leben 
dürften, sagte, wie die Predigten in den Reformations-
kirchen voller Glauben gewesen seien, Gottes Wort Men-
schen erneuert habe und uns und unsere Mit-Christen 
zueinander führen wolle. 
St. Maria Magdalena, vormals bedeutende reformatori-
sche Predigtstätte, erstrahlte im früheren Glanz evan-
gelischen Glaubens. Es war ein seltener Anblick, dieses 
Gotteshaus voller betender und singender Menschen zu 
erleben. Die Kathedrale ist heute Heimat einer kleinen 
polnisch-katholischen Gemeinde, die sich von Anbeginn 
der Planung des Festereignisses am Ort der Wurzel der 
schlesischen Reformation als sehr hilfsbereit erwies.
Im Anschluss an den Gottesdienst wurde die zu diesem 
Anlass restaurierte Gedächtnistafel des Breslauer Bild-
hauers Paul Schulz – angefertigt 1917 zum 400. Jahrestag 
der Reformation – enthüllt, die u.a. Pfr. Johann Hess zeigt, 
welcher hier im Jahr 1623 in Breslau die erste Predigt im 
Geist der Reformation hielt. Nach dem 2. Weltkrieg wur-
den im Rahmen der Zerstörungen alles Deutschen in Bres-
lau die Gesichter der Dargestellten zerschlagen, nun aber 
ist die Steinmetzarbeit wieder in der ihr eigenen Statt-
lichkeit zu sehen.                                                                                         red

8 | Blick durch das 
vollbesetzte Mittelschiff 
während der Festpredigt. 
Fot.: AvK

8

9

9 | Bischof Ragnar 
Persenius predigt in der 
„Reformationskirche“ St. 
Maria Magdalena. Fot.: JW



25

Paul Schulz (1875–1945)
Sohn eines Zimmermanns, begann er als 14-jähriger eine 
Lehre zum Steinmetz. Prof. Behrens, Leiter des Meisterate-
liers für Bildhauerei am Schlesischen Museum der Bildenden 
Künste, wurde auf Pauls Arbeiten aufmerksam und nahm 
ihn als Schüler an. 1905 nach einer Reise zu den wichtigen 
Ateliers und Sammlungen der damaligen Zeit nach Breslau 
zurückgekehrt, eröffnete Schulz ein Atelier, wo er bis 1930 
mehr als 300 Büsten mit Schlesien verbundener Persön-
lichkeiten anfertigte sowie Medaillen in Bronze-Guss und 
Grabdenkmäler. U.a. bemerkenswert ist die Gedenktafel 
für Johann Hess an der Kirche St. Maria Magdalena. Kurz 
nach seinem 70. Geburtstag im Januar 1945 wurde Schulz, 
zeitlebens als freischaffender Künstler in Breslau lebend, 
evakuiert, kehrte jedoch zu Fuß im Juni d.J. zurück. Um le-
benswichtige Essensmarken zu erhalten musste er Schutt 
räumen – eine Strapaze, die unmittelbar zu seinem Tod 
führte. Seinem letzten Willen entsprechend ist Paul Schulz 
auf dem Friedhof der Hl. Maria Magdalena beigesetzt.

10–12 | St. Christophori-
Gemeindeglieder 
anläßlich des Diözesan-
-Gottesdienstes zum 
Reformations-Jubiläum. 
Fot.: JW
13 | Unsere Gemeindeglieder 
mit Gästen aus Grünberg. 
Fot.: JW
14 | Die restaurierte 
Gedenktafel von Paul 
Schulz, die neben Johann 
Hess auch Ambrosius 
Moibanus und Valentin 
Trotzendorf zeigt. Fot.: JW

10 11 12

13

14



26 Christophoribote

Pfingsten: 
Meine Konfirmation

Text: Theresa von Kap-herr

                                           //Aktuelles

Ich heiße Theresa von Kap-herr, bin 14 Jahre alt und 
besuchte zwei Jahre lang den Konfirmationsunterricht. 
So wurde ich mir sicher, dass ich wirklich konfirmiert 
werden möchte. Ich gehe in die 2. Klasse des Gymnasi-
ums in Prusy, und dort wie meine Mitschüler in den ka-
tholischen Religionsunterricht. Als erste Fremdsprache 
habe ich Englisch, aber jetzt auch Deutsch. Da habe ich 
natürlich keine Probleme und kann mich deshalb ein 
bisschen ausruhen. Wenn ich dann nach Hause komme, 
warten schon das Klavier und unsere zwei Haflinger. 
Klavier spiele ich jetzt seit acht Jahren und es macht mir 
immer noch viel Freude. Unsere Pferde müssen selbst-
verständlich jeden Tag abwechselnd von uns vier Schwe-
stern versorgt und geritten werden: Das macht Spaß! 
Mit meinen Freundinnen habe ich das Tanzen entdeckt 
und höre sehr gerne Pop, Rap und klassische Musik. Lie-
der helfen mir mich zu beruhigen oder ganz gemütlich 
zu sein. Ab und zu fahren wir in einer Gruppe mit dem 
Zug nach Breslau, was immer lustig ist. Dann hält uns 
nichts mehr auf, wir bringen Breslau in Gefahr. Zusam-
men machen wir immer die verrücktesten Sachen und 
lachen dabei die ganze Zeit. Edwina und ich sind sowieso 
unzertrennlich und ich bin sehr froh, dass ich eine gro-
ße Schwester habe, mit der ich stundenlang rumsitzen 
und reden kann. 

Zu meiner Konfirmation am Pfingstsonntag kamen die 
ersten Gäste meiner Familie aus ganz Deutschland be-
reits am Donnerstag und brachten zum Glück super Wet-
ter mit. Wir sind zusammen spazieren gegangen und 
haben erzählt, was über die lange Zeit, die wir uns nicht 
gesehen hatten, passiert ist. Mir tat es sehr gut, mich mal 
wieder richtig mit meinen Verwandten zu unterhalten. 
Am Sonntag sind wir alle zusammen mit einem Bus zum 
Gottesdienst gefahren. In der Kirche warteten schon rosa 
Hortensien vor dem Lesepult, die jedem noch eine große 
Portion Freude ins Herz gaben. Die Konfirmation war ein 
ganz besonderes und einmaliges Erlebnis für mich. Ich 
bedanke mich herzlich bei meinen Großeltern und Paten 
dafür, dass Ihr die lange Anreise auf Euch genommen 
und die Zeit verschönert habt. Vielen Dank auch für die 
Glückwünsche aller Gemeindemitglieder, die im Gottes-
dienst waren. Ich freue mich, nun ganz in die christliche 
Glaubensgemeinschaft aufgenommen worden zu sein. 
Ich bin das Licht der Welt. Wer mir nachfolgt, wird nicht 
wandeln in Finsternis, sondern wird das Licht des Lebens 
haben. Das ist mein Konfirmationsspruch. Meine Patin 
hat mir geholfen, ihn auszusuchen. Ich hoffe, dass Gott 
mein Licht sein und mir immer beistehen wird. Jetzt habe 
ich mich für den Lebensweg mit Gott entschieden: Der 
Herr wird mir leuchten und ich ihm nachfolgen. 

1, 2 | Die Konfirmandin 
Theresa zu Pfingsten 
im Kreis ihrer Paten und 
Familie. Fot.: AvK
Weitere Fotos  
auf www.schg.pl.

1 2



27

ÜBER UNSERE WEBSEITE

Am einfachsten und schnellsten: nutzen 
Sie das unten auf  

www.orgel2017.org genannte Zah-
lungssystem. Wenn Sie den Button 

„Spende einer Orgelpfeife“ klicken, wer-
den Sie zum elektronischen Bezahlsys-

tem geleitet, wo Sie auf einfache Art und 
Weise mit Hilfe einer Infografik die Ihnen 
passende Orgelpfeife auswählen können. 

Anschliessend können Sie Ihre Spende 
mittels eines elektronischen Zahlungs-

systems anweisen.

PERSÖNLICHER KONTAKT

Wenn Sie wegen einer Spende persönlich 
Kontakt zu uns aufnehmen wollen, nutzen Sie 
bitte das auf der Webseite unserer Gemeinde 

www.schg.pl unter Orgelneubau genannte 
Kontaktformular oder die E-Mail-Adresse 
zeggerteum@schg.pl. Wir werden Sie dann 

kontaktieren, beraten und Ihnen hinsichtlich 
der Wahl der Ihnen gemäßen Form und des 
Umfangs der Spende helfen. Diese Art des 

Kontakts empfehlen wir allgemein denen, die 
planen, mehr als eine Orgelpfeife zu spenden. 

Wir stehen Ihnen gerne zur Verfügung!

ÜBERWEISUNG

Per Internetüberweisung oder Postan-
weisung auf das Konto: 

ING Bank Slaski (IBAN) PL 19 1050 1575 
1000 0090 3094 5977 

(BIC) INGBPLPW (Kontoinhaber: Fundacja 
Zeggerteum / Plac Swietego Krzysztofa 
1 / 50-056 Wroclaw) – wir bitten darum, 
als Verwendungszweck die gespendete 
Orgelpfeife (z.B. II. Man. Gedeckt 16 c‘‘‘), 
oder nur den Zusatz „Orgel“ zu nennen; 

dann wählen wir selbst für Sie eine pas-
sende Orgelpfeife aus.

Die Spende einer Orgelpfeife 
können Sie auf dreierlei Weise vollziehen

UNTERSTÜTZEN SIE UNSEREN ORGELNEUBAU
mehr Informationen: www.orgel2017.org

Gerhard-Zeggert-Gedächtnisorgel

Die Stiftung Zeggerteum informiert Sie freundlich, dass im Falle der Nichtrealisierung des Neubaus einer Orgel in der St. Christo-
phori-Kirche Breslau die bereits gesammelten Geldmittel der Kirchengemeinde St. Christophori übergeben oder auf Grundlage ihrer 

Erklärung an die Spender zurücküberwiesen werden.



28 Christophoribote

Die Theologie 
der Reformation

Text: Prof. Dr. habil. Pfr. Bogdan Ferdek 

Als Beginn der Reformation können – ebenso 
gut wie die 95 Thesen wider den Missbrauch 
des Ablasses – 97 andere Thesen in Martin Lu-
thers Disputation gegen die scholastische Theo-
logie angesehen werden. Am 21. August 1517 
beschloss die Führung der Universität zu Wit-
tenberg, Franziskus Günther aus Nordhausen 
zu einer öffentlichen Disputation zuzulassen. 
Zum Vorsitzenden des Ausschusses wurde der 
Dekan Martin Luther ernannt, der 97 Prüfungs-
Theoreme formulierte, erarbeitete und noch 
vor dem angesetzten Termin zur Verteidigung 
im Druck veröffentlichte. Auf selbige hatte sich 
Bruder Franziskus, der sich um den Posten  ei-
nes Bibellehrenden (lat. baccalarius) bewarb, 
während der Disputation zu beziehen. Zum 
wiederholten Male übte Luther an der schola-
stischen Theologie der Heidelberger Thesen 
Kritik, die für den für Ende April-Anfang Mai 
1518 einberufenen Konvent der deutschen Au-
gustiner-Eremiten vorbereitet worden waren.
Wie sah diese Kritik an der Scholastik im Ein-
zelnen aus, die Luther 1517 in 97 Thesen und 
in weiteren 28 im Jahr 1518 ausführte? Wie 
können wir 500 Jahre später hinsichtlich der 
lutherischen Kritik an der Scholastik Stellung 
beziehen?
Während des 12. Jh. entwickelte sich theologi-
sches Wirken in zwei Umfeldern: in Klöstern 
und in städtischen Lehreinrichtungen (lat. 
schola), aus denen in einigen Fällen wenig 
später das Universitätswesen seinen Anfang 
nahm. Wenn wir diese beiden Milieus – Klöster 
und scholae – zum Ausgang dieser Betrachtung 
wählen, dann kann von zwei unterschiedli-
chen theologischen Modellen gesprochen wer-
den: von der monastischen [d.i. mönchisch, 
klösterlich] und der scholastischen [d.i. in etwa 
schulisch] Theologie. 
Vertreter der monastischen Theologie waren 
die Mönche, die sich v.a. der Erweckung und 
Stärkung des liebevollen Bedürfnisses nach 
Gott widmeten.
Vertreter der Scholastik waren Gebildete, die 
danach strebten zu zeigen, dass die Geheim-
nisse Gottes und des Menschen ihre rationalen 
und berechtigten Aspekte haben, die selbstver-
ständlich durch den Glauben empfangen wer-
den, aber auch dem Verstand unterliegen.
 
Gegen die scholastische Theologie
 Luther kritisierte die Prämissen der Scholastik 
scharf, als er in der 41. These feststellte: „Fast 

die gesamte Ethik Aristoteles’ ist übel und der 
Gnade Feind“. Der griechische Philosoph der 
Antike war einer der Pfeiler der Scholastik 
und dort wurden Anmerkungen zu Aristote-
les gleichzeitig als unentschuldbarer Angriff 
auf diese Denkart der Theologie gewertet. Lu-
ther brandmarkte den Mann aus Stageira als 
den Feind Nr. Eins sowohl der Gnade als auch 
der gesamten christlichen Theologie. In den 
Thesen 42 und 43 steht geschrieben: „Es ist 
ein Fehler zu sagen, dass man ohne Aristoteles 
nicht Theologe werden könne” und weiter „Man 
wird kaum auf einem anderem Wege Theologe 
als ohne Aristoteles“. Er verschonte auch nicht 
Porphyrios, den antiken Kommentator Aristo-
teles‘: „Gut wäre es für die Kirche, wenn den 
Theologen Porphyrios mit seinen Universalien 
nie geboren worden wäre” (52). Die von Por-
phyrios verfasste Kommentar-Sammlung zur 
Kategorien-Schrift des Aristoteles, bekannt 
als Isagoge, war im Mittelalter der wichtigste 
Text der Logik. In den Thesen 45-47 widerlegt 
Luther die Logik und die Regeln der syllogisti-
schen Beweisführung, die er für theologisch 
untaugliches und schädliches Werkzeug hielt, 
weil sie den biblischen Sinn der Offenbarung 
Gottes als Heiliger Dreifaltigkeit anfochten. In 
These 45 erklärt er die Behauptung, derzufol-
ge „ein Theologe, der nicht Logiker ist, ist ein 
abscheulicher Ketzer” für Häresie. In These 47 
hingegen stellt er fest, dass es keinen gültigen 
Syllogismus zur Bestimmung des Göttlichen 
gäbe. Letztendlich initiierte Luther einen aka-
demischen Kampf um die Suspendierung des 
Aristoteles und die Rückkehr zur allein Chri-
stus-bezogenen Theologie – ein Kampf, dessen 
Ziel eine theologische Reform war und in der 
Konsequenz auch eine kirchliche Erneuerung.
 
Die Heidelberger Thesen
Luther stellte die Scholastik der Theologie des 
Kreuzes gegenüber. Ihm zufolge ist ein echter 
Theologe nur, dessen Theologie staurozen-
trisch [d.i. kreuzzentriert] ist. Die Theologie 
des Kreuzes verfüge nämlich über die besten 
Voraussetzungen zur Erfassung und Beschrei-
bung dessen, was in Gott erfahrbar sei. In der 
20. These schrieb er: „Allein derjenige ist des 
Namens eines Theologen würdig, der das dem 
Menschen sichtbare und sich offenbarende 
Wesen Gottes durch Kreuz und Leiden hin-
durch wahrnimmt“. In den Anmerkungen zu 
dieser These schreibt Luther, dass das dem 

Menschen zugewandte sichtbare Wesen Got-
tes, also seine Menschlichkeit, Schwäche und 
Torheit den Gegensatz zu Seinem verborgenen 
Wesen darstelle. Aus diesem Grunde schriebe 
der Apostel Paulus von der Beschränktheit und 
Schwäche Gottes (1. Kor 1,25). Es sei also we-
der ausreichend noch lohnend, Gott in Seinem 
Ruhm und Seiner Majestät zu erkennen, wenn 
Er nicht gleichzeitig auch in der Erniedrigung 
und Schmach des Kreuzes erkannt werde. Des-
wegen spricht Gott: „Ich will zunichte machen 
die Weisheit der Weisen“ (1. Kor 1,19) und Je-
saja kommt zu dem Schluss: „Fürwahr, du bist 
ein verborgener Gott“ (Jes 45,15). Als Philip-
pus gemäß der Theologie der Lobpreisung bit-
tet: „Herr, zeige uns den Vater“ (Joh 14,8), hält 
Christus sofort die hochtrabenden Gedanken 
des Jüngers zurück und richtet sie auf sich, in-
dem er spricht: „Wer mich sieht, der sieht den 
Vater.“ (Joh 14,9). Somit verbirgt sich die wahre 
Theologie in Christi Kreuzigung. Nach Luther 
ist nur ein Theologe des Kreuzes (teologus cru-
cis) würdig, Theologe genannt zu werden. Der 
Wittenberger Reformator schrieb: „Ein Theo-
loge dieses Titels wert ist nicht derjenige, der 
die Unerforschlichkeit Gottes (2. Mose 33, 23) 
mit dem Verstand anhand der Schöpfung be-
greift, sondern der, der die in Gott erkennbare 
göttliche Gegensätzlichkeit durch das Leiden 
und das Kreuz annimmt. Diese Kontraste und 
das, was sich in Gott äußert, d. h. Erniedrigung, 
Schwäche und Torheit stehen dem gegenüber, 
was unsichtbar ist.” Ein Theologe des Kreuzes 
schaue also auf die „Kehrseite Gottes“. Diese 
Metapher beruht auf der Bibel. Mose, der Gott 
zu sehen begehrt um Jahwes Antlitz in all 
Seiner Herrlichkeit zu schauen, vernahm die 
Worte: „Mein Angesicht kannst du nicht sehen; 
denn kein Mensch wird leben, der mich sieht. 
Siehe, es ist ein Raum bei mir, da sollst du auf 
dem Fels stehen. Wenn dann meine Herrlich-
keit vorübergeht, will ich dich in die Felskluft 
stellen und meine Hand über dir halten, bis 
ich vorübergegangen bin. Dann will ich meine 
Hand von dir tun, und du darfst hinter mir her 
sehen; aber mein Angesicht kann man nicht se-
hen.“ (2. Mose 33, 20-23). Das Kreuz Jesu Christi 
ist die Hand Gottes, die die nach Angesicht ver-
langenden Augen bedeckt, damit sie dem Leben 
erhalten bleiben. Der Kreuzweg und das Leiden 
Christi, Seine Schmach und Geringschätzung 
sind die das Antlitz des Höchsten verbergende 
Verhüllung [nach Luther: Maske]. Auf dem Ant-

                                           //500 Jahre Reformation

Bild auf der 
gegenüberliegenden Seite:  

Martin Luther predigend 
(Lucas Cranach d. Ä., 1547).



29

Bogdan Ferdek, Priesterweihe, geb. in Malapane 
(Ozimek, Oppelner Land); ordentlicher Professor 
am Lehrstuhl für Dogmatische Theologie an der 
Päpstlichen Theologischen Fakultät Wrołcaw. Mit-
glied der Polnischen Gesellschaft für Marianologie, 
Vorstandsmitglied der Polnischen Gesellschaft für 
Dogmatik und Vorstandsmitglied der Polnischen 
Abteilung der Bonhoeffer-Gesellschaft. Begeister-
ter Radfahrer.

litz Gottes blendet der Glanz Seiner Herrlich-
keit, auf Seinem Rücken jedoch das Kreuz. Die 
Theologie des Kreuzes ist also das hermeneuti-
sche Prinzip jeglicher Theologie.
 
Disputation mit den Thesen Luthers zur Theo-
logie
Im 12. Jh – noch vor der Reformation – wurde 
zwischen Bernhard von Clairvaux (1090–1153) 
und Petrus Abaelardus (1078–1142), Vertreter 
der Mystik und der Scholastik, Streit geführt. 
Um zu verstehen, worin dieser Disput begrün-
det war, ist es wert sich zu erinnern, dass Theo-
logie – soweit dies möglich ist – die Suche nach 

eröffnet nicht das, was verschlossen und ver-
siegelt ist, sondern merzt es aus, und dessen er 
nicht habhaft wird, das verkommt zu Nichtig-
keit und verweigert sich dem Glauben.“
Davon unterscheidet sich die Perspektive 
Abaelardus, der die Rolle der menschlichen 
Vernunft hinsichtlich der Interpretation von 
Glaubenswahrheiten höher bewertete. Er gab 
ihr die Aufgabe, den Sinn Glaubenswahrhei-
ten ausdrückender Worte zu erforschen und 
Offenbarungen zu begründen. Wie er schrieb: 

„Vor mir liegt nun die Aufgabe, auf dem Funda-
ment der Autoritäten eine hilfreiche Methode 
schlussfolgernder Begründungen zu errichten, 

der Vernunft. Der Gott, an den die Christen 
glauben, ist gleichzeitig Schöpfer der Ver-
nunft als auch Vernunftliebe. Der Glaube an 
einen Gott, der Vernunft ist, muss also ein 
rationaler, aber kein rationalistischer Glaube 
sein. Rationalität des Glaubens heißt, dass er 
nicht im Widerspruch zur Vernunft steht; er 
ist dem Menschen verständlich und verfügt 
in dem durch sein Wesen bestimmten Bereich 
über eine sachliche Berechtigung. Glaube ist 
hingegen nicht rationalistisch, was bedeutet, 
dass er nicht allein auf seine intellektuelle 
Dimension reduziert werden kann. Die Ver-
nunft  kann den Glauben nicht ersetzen, und 

dem rationellen Verstehen der mittels des 
Glaubens empfangenen Geheimnisse christli-
cher Offenbarung ist: fides quaerens intellectum 

– im Sinne der traditionellen Definition sucht 
der Glaube den Verstand. Wie folglich Bern-
hard als typischer Vertreter der monastischen 
Theologie die Betonung auf den ersten Teil der 
Definition, also auf fides – Glaube legt, so un-
terstreicht Abaelardus als Scholastiker deren 
zweiten Teil, also die Vernunft. Für Bernhard 
birgt bereits der Glaube die innere Gewissheit, 
dessen Grundlage das Zeugnis der Heiligen 
Schrift und die Lehre der Kirchenväter ist. Des-
halb fiel es Bernhard schwer, mit Abaelardus 
eine Einigung zu erreichen und noch allgemei-
ner ausgedrückt mit allen, die Glaubenswahr-
heiten einer kritischen Analyse der Vernunft 
unterzogen; einer Analyse, die seiner Ansicht 
nach in sich die ernste Gefahr der übermäßi-
gen Intellektualisierung, der Relativierung der 
Wahrheit und des Anzweifelns vorbehaltloser 
Glaubenswahrheiten in sich trug. Ein derarti-
ges Vorgehen sah Bernhard als verwegen, bei-
nahe unverschämt an, eine hochmütige Ausge-
burt der menschlichen Ratio, welche versucht, 
in das Geheimnis Gottes einzudringen. In ei-
nem seiner Briefe schrieb er: „Der menschliche 
Verstand reißt alles an sich, nichts dem Glaube 
überlassend. Er misst sich an dem, was größer 
als er ist, untersucht das, was ihn übertrifft, 
dringt in die Welt Gottes ein, entstellt das Ge-
heimnis des Glaubens anstatt es zu erhellen; er 

die vor allem das Ziel verfolgt, dass die räso-
nierenden Feinde Christi nicht meine Schlicht-
heit verspotten […]. Der kleine David tötete den 
überheblichen Riesen Goliath mit dessen eige-
nem Schwert. Und genau so müssen wir uns 
mit der Waffe herleitender Beweise ausstatten 
und ihre Schlagkraft gegen die Philosophen 
und Häretiker wenden“.
Die Vorwürfe Bernhards gegen die scholasti-
sche Theologie wurden in der Zeit der Refor-
mation wieder laut. Angesichts der scholasti-
schen Tradition nahmen die Reformatoren an, 
dass sie eine vollkommen von der Philosophie 
beeinflusste Glaubensordnung vor sich hätten. 
Das Ergebnis dieses Glaubens erschien bereits 
nicht mehr als lebendiges, historisches Wort, 
sondern als Bestandteil eines allumfassen-
den philosophischen Systems. Andererseits 
suchte der Grundsatz sola scriptura (lat. al-
lein die Schrift) den Glauben in seiner reinen, 
ureigensten Form, welche sich ursprünglich 
im biblischen Wort findet. Die Einwände und 
Postulate der Reformatoren an die Adresse 
der Theologie sind ernst zu nehmen. Einer-
seits kann Theologie nicht mittels einer be-
liebigen philosophischen Lehre umgestaltet 
werden, andererseits muss sie auf dem Bibel-
wort basieren. Trotzdem kann Theologie nicht 
auf Philosophie verzichten. Das Christentum 
verstand sich von Anfang an als Religion des 
logos [griech. durch die Sprache dargestellte 
Äußerungen der Vernunft], also als Religion 

auf die Analogie des Dogmas des Konzils von 
Chalcedon wiedergegeben werden, welches 
besagt, dass die beiden Naturen Christi – die 
göttliche und die menschliche – „unvermischt 
und unteilbar“ sind. Ebenso müssen sich Glau-
be und Vernunft sowie Theologie und Philoso-
phie „unvermischt und unteilbar“ aufeinan-
der beziehen. Glaube und Vernunft können 
also nicht miteinander vermischt, jedoch 
auch nicht voneinander getrennt werden. Sie 
sollten wie zwei Flügel sein, die den Menschen 
gen Gott emporheben. Denn der Ursprung der 
Quelle sowohl des Glaubens als auch des Ver-
nunft liegen bei Gott, und daher sollten sie 
sich nicht gegenseitig ausschließen.

aus diesem Grunde ist die 
preambula fidei (lat. Einlei-
tung des Glaubens) nicht ohne 
Glaube, nur allein mit Hilfe 
der Vernunft, wiederzugeben. 
Theologie sollte vor allem dem 
Wort Gottes entspringen, aber 
weil das Wort die Wahrheit 
ist, muss die Theologie es mit 
dem Ringen der Vernunft um 
Wahrheit verbinden, indem 
sie einen Dialog mit der Phi-
losophie herbeiführt. So wird 
das Hören des prophezeiten 
Wortes mit dem Suchen der 
Vernunft vereinigt. Dank letz-
terer festigt sich der Glaube 
und wird rein. Die wechsel-
seitigen Beziehungen zwi-
schen Glaube und Vernunft 
sowie Theologie und Philoso-
phie können unter Berufung 



30 Christophoribote

Die Reformation 
in Polen

Text: Marcin M. Pawlas

Die Reformation in Polen stellt eine religiös-gesellschaft-
liche Bewegung dar, die Veränderungen seitens der pol-
nischen Kirche erforderte. Sie nahm ihren Anfang in den 
20-er Jahren des 16. Jh. und dauerte bis zum endgültigen 
Sieg der Gegenreformation Mitte des 17. Jh. an. Die Be-
wegung der polnischen Reformation ist gekennzeichnet 
von einer dynamischen Entwicklung im 16. und 17. Jh. 
mit einem genauso schnellen Abflauen bis zur Bedeu-
tungslosigkeit zu Beginn des 18. Jh. Sie beschränkte sich 
von ihrem Anbeginn auf die oberen und mittleren Ge-
sellschaftsschichten, vor allem im Norden und Westen 
Polens – in den Gegenden von Kielce, Lublin und in Sa-
mogitien. Auf die Landbevölkerung gewann sie nie grö-
ßeren Einfluss; eine Ausnahme bildeten hier nur die Be-
wohner westlich der Grenzen. In Polen verteidigte kaum 
ein mächtiger Protektor unterstützend die Bewegung: die 
Magnaten betrachteten den Bekenntniswechsel als ihre 
Privatangelegenheit. 
Die Reformation hinterließ ferner bedeutende Spuren in 
der Entwicklung der polnischen Sprache, Kultur und Li-
teratur und trug mittels des Aufschwungs im Bildungs- 
und Verlagswesen zur Belebung von Lehre und Bildung 
bei.
Während des 16. Jh. herrschte in der Republik Polen we-
der ethnische noch religiöse Einheit, wenngleich die 
römisch-katholische Kirche überwältigenden Einfluss 
genoss. Polen war ein Land, in dem Toleranz herrschte. 
Diese rührte aus der Situation her, dass die Republik von 
einer Vielfalt an Bekenntnissen und Kulturen gekenn-
zeichnet war, und auf ihrem Territorium seit Jahrhunder-
ten u.a. Juden und Orthodoxe lebten.
Etwa in den zwanziger Jahren des 16. Jh. erblühte als er-
stes das Luthertum auf polnischem Boden und verzeich-
nete v.a. unter der deutschen Bevölkerung der Städte des 
Königlichen Preußen, Großpolens und Schlesiens zuneh-
mend Anhänger. König Sigismund I. der Alte wandte sich 
gegen das sich im revoltierenden Danzig und anderen 
Städten des Königlichen Preußen ausbreitende Luther-
tum. Im April des Jahres 1526 traf in Danzig die Spitze 
des Heeres ein und führte in der Stadt Gerichtsprozesse 
durch. Die lutherischen Prediger, die nicht aus Danzig 
flüchteten, wurden zum Tode verurteilt.
Die großen und bedeutenden Wirtschaftszentren wie 
Danzig, Thorn oder Elbing erreichten bei König Sigis-
mund II. August von Polen eine Ausweitung der ihnen 
bereits früher auch hinsichtlich Glaubensangelegenhei-
ten zugesagten Autonomie. In späteren Jahren wurde 
im polnischen Adel der Calvinismus populärer, zumal 

er den weltlichen Patronen entscheidenden Einfluss auf 
kirchliche Angelegenheiten zusagte. Lediglich ein Sech-
stel dieses Standes sprach sich für die reformatorische 
Bewegung aus; dies war jedoch die Elite des Adels, ausge-
bildet an Universitäten im Ausland, und den Kampf um 
die Vollstreckung des Guten und des Rechts anführend 

– eine Bewegung, gleichermaßen unter weltlichen wie 
auch geistlichen Magnaten angesiedelt. Die Adelselite 
verlangte von den Priestern ebenso Steuern zur Staats-
verteidigung, das Aufheben der geistlichen Gericht-
barkeit über die weltliche sowie die Abschaffung des 
Zehnten. Die Errungenschaften der reformatorischen 
Bewegung verflüchtigten sich mit der Ausweitung der 
Adelsprivilegien, denen auch das Recht der Religions-
freiheit zugerechnet werden muss. Dies wurde verbind-
lich mit dem Akt der Warschauer Generalkonföderation 
erreicht (1573). 
Das Bemühen um Gläubige war der Entwicklung des 
Schrifttums besonders zuträglich. Die ersten Veröffent-
lichungen wurden in Königsberg im Herzogtum Preu-
ßen (heute Kaliningrad, Russland) herausgegeben. Hier 
erschien 1530 der in das Polnische übersetzte Kleine Ka-
techismus und zwei Jahre später der Große Katechismus 
Luthers. Neben den Katechismen wurden die ab 1547 in 
mehreren Auflagen erscheinenden Geistliche und fromme 
Lieder und 1578 das erste polnische Gesangbuch verlegt, 
ein Hymnar von Petrus Artomius. Andere veröffentlich-
te Formate waren die ab 1557 herausgegebenen Postillen.  
Einen bedeutenden Erfolg der Protestanten stellt 1563 
die Erstausgabe der Brester Bibel dar. Eine bleibende 
Hinterlassenschaft der polnischen Reformation ist das 
Entstehen vielfältiger Literatur, darunter v.a. religiöser 
in polnischer Sprache, was sich auf die Entwicklung und 
Verbreitung des literarischen Idioms auswirkte. Unter 
den Protestanten befinden sich etliche intellektuelle 
Vorreiter, wie z.B. der sog. Vater der polnischen Literatur 
Mikołaj Rej. Die Reformation belebte das Verlagswesen 
und trug zur Entwicklung v.a. des mittleren Schulwesens 
bei: es entstanden lutherische Gymnasien in Thorn und 
Danzig sowie calvinistische z.B. in Pińczów (Woiewod-
schaft Heiligkreuz) und außerdem Akademien, u.a. der 
Böhmischen Brüder in Lissa (Leszno) und der Polnischen 
Brüder in Rakau (Raków). Diese Bildungseinrichtungen 
waren für das hier herrschende hohe Niveau der Lehre 
bekannt.
Unter dem Schutz des Adels und der Magnaten  entstan-
den auch evangelische Schulen und Druckereien. Den-
noch präsentiert sich das reformierte Milieu in Polen 

Marcin M. Pawlas – Magister 
der Evangelischen Theologie; 

beendete 2016 die Christli-
che Theologische Akademie 
Warschau; ggw. Praktikant 

der evangelischen Kirchen-
gemeinde in Nikolaiken 

(Mikołajki, Masuren); Autor 
von Texten zur Hymnologie, 

Liturgik und Theologie; Lieb-
haber von Museen.

                                           //500 Jahre Reformation



31

– ähnlich wie in den westeuropäischen Ländern – nicht 
einheitlich. Es lassen sich Splittergruppen wie die Ana-
baptisten, damals Mennoniten genannt, nachweisen, und 
ab 1548 begannen sich in Großpolen die aus ihrem Hei-
matland vertriebenen Böhmischen Brüder nieder.
Vor dem Hintergrund dogmatischer und gesellschaftli-
cher Konflikte kam es in den Jahren 1562–1565 zur Spal-
tung unter den Anhängern des Calvinismus. Beeinflusst 
von der Ideologie der italienischen Antitrinitarier ent-
stand die Kirche der Polnischen Brüder, von ihren Geg-
nern Arianer genannt, zu denen sich ein bedeutender 
Teil der intellektuellen protestantischen Elite bekannte. 
Der Ausschluss der polnischen Antitrinitarier mittels 
des 1570 von Calvinisten und Tschechischen Brüdern 
geschlossenen Consensus von Sandomir fand in ande-
ren Ländern des protestantischen Europa Nachahmer, 
schwächte die Position der polnischen Reformation und 
untergrub die Möglichkeit einer nationalen Kirche.
Der Protestantismus traf unter der Landbevölkerung auf 

fast vollkommenes Desinteresse, fand aber Anhänger in 
Städten wie Krakau oder Posen.
Um die Wende des 16./17. Jh. kam es hier jedoch zur 
schrittweisen Auflösung der Gemeinden; damit verbun-
den waren Überfälle auf Geschäfte und Wohnungen und 
sogar Pogrome gegen Andersgläubige. Die Verfolgungen 
aus Glaubensgründen fanden mit Billigung und sogar auf 
Veranlassung des katholischen Klerus statt und liefen 
unter der passiven Beobachtung der weltlichen Machtha-
ber ab.
Die Reformation wirkte sich trotz der Zunahme gesell-
schaftlicher Spannungen nicht schwächend auf die 
Rzeczpospolita aus: nein, umgekehrt ist es so, dass die 
Großmacht der Jagiellonen sich den Einflüssen des Pro-
testantismus nicht widersetzte und sie wohlwollend auf-
nahm. Die Schwäche der Rzeczpospolita setzte erst Mitte 
des 17. Jh. ein, als die reformatorische Bewegung aufhör-
te, eine ernstzunehmende Strömung im Leben des Lan-
des zu sein.

Karte: Wikimedia Commons 
/ User Mathiasrex und User 
Halibutt



32 Christophoribote

Die Reformation 
in Schlesien

Unsere Vorstellungen von Ereignissen, welche sich vor 
Hunderten von Jahren abspielten, unterliegen oftmals 
Irrtümern. Es ist eine Tatsache, dass wir uns nur dessen 
erinnern, was während unseres Lebens geschah (und 
noch nicht einmal von dessen Anfang an, denn bezüglich 
unserer frühen Kindheit können wir das nicht bewusst). 
Im nächsten Schritt beruht unser Wissen um die Vergan-
genheit auf den Erinnerungen unserer Eltern, Großeltern 
und vielleicht auch noch Urgroßeltern. Zu allem, was 
vorher geschah, müssen wir Bücher, Zeitungen, Filme 
und ähnliche Medien zu Rate ziehen. Wenn wir auf die-
se Art und Weise vorgehen, dann ist es um unser Wissen 
nicht schlecht bestellt. Leider jedoch bauen wir unser Ge-
schichtsbild häufig auf unprofessionelle, vereinfachende 
Ansichten vom Hörensagen, denen es als Ergebnis der 
unreflektierten Wiederholung mehrmaliger, kritikloser 
Verfälschung und gekennzeichnet vom Joch der Inter-
essen Einzelner sowie Abneigungen an Wahrheitsgehalt 
mangelt. Es scheint, als träfe genau dies auf die Reforma-
tion zu, oder zumindest doch auf einen Teil der zu diesem 
Thema zirkulierenden Ansichten.
Zuallererst gilt es zu beachten, dass die Reformation – 
wenn wir sie als religiös-gesellschaftliche Bewegung 
des 16. Jh. verstehen – in einem ganz bestimmten zeitli-
chen Zusammenhang verlief. Im allgemeinen, also nicht 
nur im historischen Zusammenhang des Wortes, findet 
Reformation fortwährend statt, was anlässlich des dies-
jährigen Jubiläums von den Geistlichen gerne hervorge-
hoben wird. In der vorliegenden Betrachtung liegt uns 
besonders daran unser Augenmerk darauf zu richten, 
dass die Reformation während der Ära Martin Luthers 
nicht einmalig „geschah“, sondern als Prozess „vonstat-
ten ging“. 
Sie spielte sich auf sehr unterschiedliche Weise ab. Man-
ches Mal äußerst blutig. Die Reformation war nicht nur 
Zeuge von Kriegen, sondern auch deren Ursache. Nicht 
immer gelang es den Beteiligten währenddessen, die eige-
nen Überzeugungen mittels wissenschaftlicher Dispute 
zu vertreten; häufig bediente man sich Todesdrohungen 
oder zumindest der Aussicht auf Gefängnis. Neben den 
Wohltaten, die die Reformation mit sich brachte – also der 
sehr breiten Annahme des Humanismus – sei deutlich be-
tont, dass sie die Westkirche spaltete und Ursache vieler 
grausamer Kriege war, allen voran des Dreißigjährigen.
Hat sich wirklich alles so zugetragen? Ging die Reforma-
tion überall mit solch heftigen und expressiven Verände-
rungen einher? Untersuchen wir die Geschehnisse der 
Region in der wir leben, so finden wir überraschende Be-

weise dafür, wie die Realität im Schlesien des 16. Jh. sich 
von der unterscheidet, die wir in Schulen oder Kirchen 
lernten.
Vor allem gestaltet unsere Perspektive und Art der Be-
trachtung den zeitlichen Abstand und das Bewußtsein 
für alles, was aus den vergangenen Ereignissen resultiert. 
Heute, wo die getrennte Existenz der römisch-katholi-
schen und der evangelischen Kirchen das ist, was wir in 
der Realität beobachten, ist es schwer sich vorzustellen, 
wie kompliziert und mehrdeutig sich das Bild des reli-
giösen Lebens in Schlesien zu Beginn des 16. Jh. darbot. 
Reformation bedeutete damals den Ruf nach Erneuerung 
der Kirche und nicht den Versuch, sie zu teilen. Die Be-
trachtung der Beziehungen zwischen den unterschiedli-
chen Bekenntnisgruppen erlaubt uns auch zu verstehen, 
wie Kirche in der Vergangenheit funktionierte und wel-
che Veränderungen sie auf ihrem Weg in die Gegenwart 
durchmachte.
Als Wendepunkt der Schlesischen Reformation sind die 
zwanziger Jahre des 16. Jh. anzusehen, als Gemeinden 
wiederholt evangelische Prediger einstellen. In Breslau 
geschah das in den Jahren 1523 (St. Maria Magdalena) 
und 1525 (St. Elisabeth). Für diese Betrachtung ist jedoch 
die Berufung zweier evangelischer Reformatoren – Hess 
und Moibanus – als Pröpste der o.g. Kirchen durch Bischof 
Jakob von Salza das Schlüsselerlebnis. Dieser aus heuti-
ger Sicht widersprüchliche Punkt war damals eine voll-
kommen natürliche Entscheidung: Einerseits waren die 
reformatorischen Strömungen Teil der Kirche, und an-
dererseits verstand der Bischof sich als rechtliches Ober-
haupt der kirchlichen Strukturen, auch wenn er nicht 
alle die von einigen Gliedern vertretenen Ansichten un-
terstützte. Dass die Gleichgewichte labil waren findet sei-
ne Bestätigung in der Haltung des Breslauer Bürgertums: 
Angesichts des aggressiven Vorgehens des Stadtrats im 
Hinblick auf die Geistlichkeit, die ihren Ausdruck z.B. 
in der Vertreibung der Bernhardiner [d.i. der polnische 
Zweig der Franziskanerobservanten], der Zerstörung der 
Abtei in Elbing (Ołbin) und des auf das Domkapitel aus-
geübten Drucks findet, war es um ein gutes Verhältnis 
zum Bischof bemüht. Die Ernennung Jacob von Salzas 
zum Oberlandeshauptmann von Schlesien im Jahr 1536 
stärkte die Ambivalenz seiner Stellung, trat er doch nun 
in einer Doppelrolle auf: als geistlicher und kaiserlicher 
Beamter, der in seiner Kanzlei Anhänger der Lehren Lu-
thers beschäftigte. 
Unter Beibehaltung ihrer rechtlichen Rahmenbedin-
gungen durchlief die innere Struktur der katholischen 

Zygmunt Łuniewicz – Dok-
torand an der Fakultät für 

Architektur der Technischen 
Universität Wrocław. Sein 
wissenschaftliches Inter-
esse betrifft vor allem die 

Entstehungsgeschichte und 
Systematik neuzeitlicher 

Turmabschlüsse unter der 
besonderen Betrachtung 

Schlesiens, sowie die Archi-
tektur an der Wende vom 

Mittelalter zur Neuzeit in den 
Ländern nördlich der Alpen.

Tomasz Kmita-Skarsgård  
– Organist und Dirigent, 

Musikdirektor an St. Chri-
stophori. Außerdem Kenner 

und Erforscher der Breslauer 
und schlesischen Geschichte 
und Liebhaber europäischer 

Architektur.

                                           //500 Jahre Reformation

Vorwort
Zygmunt Łuniewicz und 

Tomasz Kmita-Skarsgård

Reformacja na Śląsku



33

Nasze wyobrażenia o zdarzeniach, które miały miejsce 
setki lat temu, są często bardzo mylne. Pamięcią istotnie 
sięgamy tylko do wydarzeń, które miały miejsce podczas 
naszego życia (i to nie od jego początku, z wczesnego dzie-
ciństwa bowiem nie pamiętamy przecież nic). Następnie 
naszą wiedzę o przeszłości budują wspomnienia rodzi-
ców i dziadków, względnie pradziadków. O wszystkim, co 
wydarzyło się wcześniej, wiadomości musimy czerpać 
z  książek, gazet, filmów i innych tego rodzaju mediów. 
Jeśli tak właśnie postępujemy, a źródła owe są rzetelne, 
nie jest źle z naszym widzeniem tego, co minione. Nieste-
ty jednak naszą wizję przeszłości budujemy często także 
na opiniach zasłyszanych, nieprofesjonalnych, uprasz-
czających; w których, w wyniku wielokrotnego bezkry-
tycznego przeinaczania w bezrefleksyjnym powtarzaniu 
oraz naznaczania ich jarzmem partykularnych interesów 
i animozji, mało pozostało z prawdy. Wydaje się, że tak 
właśnie jest z Reformacją, a przynajmniej z częścią obie-
gowych opinii o niej. 
Przede wszystkim na początku musimy zauważyć, że 
Reformacja, rozumiana jako XVI-wieczny ruch religijno-

-społeczny, działa się w pewnej perspektywie czasowej. 
Reformacja – w ogólnym rozumieniu tego słowa, a nie tyl-
ko w odniesieniu historycznym – dzieje się nieustannie, 
co chętnie jest podkreślane przez duchownych przy oka-
zji tegorocznego jubileuszu. W niniejszym rozważaniu 
chodzi nam jednak o zwrócenie uwagi na fakt, że w erze 
Marcina Lutra Reformacja nie „stała się”, lecz właśnie 

„działa się”.
Działa się na bardzo różne sposoby. Niekiedy mocno krwa-
we. Reformacja była nie tylko świadkiem wojen, ale także 
ich powodem. Nie zawsze podczas niej udawało się zain-
teresowanym bronić swych racji na drodze naukowej dys-
puty, ale często w użytku były groźby śmierci lub przynaj-
mniej więzienia. Obok wymieniania dobrodziejstw, które 
Reformacja przyniosła – czyli bardzo szeroko pojętego 
humanizmu – mocno podkreśla się, że podzieliła Kościół 

Wstęp
Zygmunt Łuniewicz  

i Tomasz Kmita-Skarsgård

zachodni i była przyczyną wielu okrutnych wojen, z woj-
ną trzydziestoletnią na czele.
Czy w istocie tak było? Czy wszędzie Reformacja niosła tak 
gwałtowne i ekspresyjne zmiany? Gdy bada się dzieje re-
gionu, w którym przyszło nam żyć, poznaje się zaskakujące 
dowody na to, jak XVI-wieczna śląska rzeczywistość różniła 
się od tej, o której uczymy się w szkołach lub w kościołach. 
Przede wszystkim, nasze spojrzenie kształtuje dystans 
czasowy i świadomość wszystkich konsekwencji mi-
nionych zdarzeń. Dziś, kiedy osobne istnienie Kościoła 
Rzymskokatolickiego i Kościołów ewangelickich jest ob-
serwowaną rzeczywistością, trudno wyobrazić sobie jak 
skomplikowany i niejednoznaczny był obraz życia reli-
gijnego na Śląsku w początkach XVI w. Reformacja była 
wówczas wołaniem o odnowę Kościoła, nie zaś próbą jego 
podzielenia. Analiza relacji między poszczególnymi gru-
pami wyznaniowymi pozwala zrozumieć także sposób 
funkcjonowania Kościoła w przeszłości i przemianę, jaką 
przeszedł w drodze do czasów współczesnych.
Za moment przełomowy rozwoju śląskiej Reformacji na-
leży uznać lata 20. XVI w., kiedy kolejne parafie przyjmo-
wały ewangelickich kaznodziejów. We Wrocławiu miało 
to miejsce w roku 1523 (kościół Św. Marii Magdaleny) 
i 1525 (Św. Elżbiety). Dla niniejszych rozważań kluczowy 
jest jednak fakt zatwierdzenia postępowych duchownych 

– Hessa i Moibana – na proboszczów wyżej wymienionych 
świątyń, przez katolickiego biskupa wroclawskiego Jako-
ba von Salzę. Ten sprzeczny z dzisiejszego punktu widze-
nia krok, był jednak wówczas naturalną decyzją. Z jednej 
strony prądy reformacyjne były przecież częścią Kościoła, 
z drugiej zaś biskup uważał się za prawnego zwierzchnika 
kościelnych struktur, nawet jeżeli nie popierał propago-
wanych przez jej niektórych członków treści. Istnienie 
chwiejnej równowagi potwierdza także postawa wro-
cławskiego mieszczaństwa. Obok agresywnych poczynań 
rady miejskiej względem duchowieństwa (np. wygnanie 
Bernardynów, zburzenie opactwa na Ołbinie i naciski 

Zygmunt Łuniewicz – dokto-
rant na Wydziale Architektury 

Politechniki Wrocławskiej. 
Jego zainteresowania 

badawcze dotyczą przede 
wszystkim genezy i systema-
tyki nowożytnych zwieńczeń 
wieżowych, ze szczególnym 

uwzględnieniem Śląska, oraz 
architektury przełomu śre-
dniowiecza i nowożytności 
w krajach na północ od Alp.

Tomasz Kmita-Skarsgård – 
organista i dyrygent, dyrektor 
muzyczny parafii Św. Krzysz-

tofa. Prócz tego miłośnik 
i badacz historii Wrocławia 

oraz Śląska, a także pasjonat 
architektury europejskiej.

1

1 | Karte Schlesiens aus 
der Zeit der Reformation 
– „Silesia Ducatus. A 
Martino Helwigio Nißense 
descriptus“ (Fragment). 
Mapa Śląska z czasów 
Reformacji – „Silesia 
Ducatus. A Martino Helwigio 
Nißense descriptus” 
(fragment).



34 Christophoribote

Kirche die gleiche Entwicklung wie die Reformation in 
Schlesien, was wiederholt zu Konflikten zwischen den 
miteinander im Widerspruch stehenden Seiten führte. 
So war es in der Schweidnitzer Pfarrgemeinde, die dem 
Patronatsrecht der Äbtissin des Breslauer Klosters des 
Klarissenordens unterlag. Die dem neuen Glauben wohl-
gesinnten Gemeindeglieder bemühten sich mehrfach 
um einen evangelischen Geistlichen als Propst, trafen 
dabei jedoch auf den starken Widerstand der Nonnen. In 
ihren Grundzügen unverändert bleibt die Lage ab 1556, 
als Bischof Balthasar von Promnitz eine Einigung zwi-
schen den beiden Seiten erreicht. Die Verkündigung des 
Wortes fiel seitdem dem evangelischen Geistlichen zu, 
wenngleich die Gläubigen weiterhin die Verpflichtung 
trugen, dem katholischen Geistlichen die Erteilung der 
Sakramente zu bezahlen. Gleichzeitig behielt die Liturgie 
viele Elemente bei, die heute eher mit der römisch-katho-
lischen Kirche in Verbindung gebracht werden: Obwohl 
der Feiertag bereits nicht mehr begangen wurde, wurde 
die Kirche noch 1572 zu Fronleichnam geschmückt und 
in der Rathauskapelle vor der Figur der Heiligen Jungfrau 
Maria Kerzen zum Schutz der Stadt angezündet. 
Ähnlich sah es an der St. Georgs-Kirche in Reichenbach 
(Dzierżoniów) aus. Wahrscheinlich wurden hier bereits 
trotz der Übermacht katholischer Geistlicher und des Pa-
tronats des Johanniterordens vor 1527 lutherische Lieder 
gesungen. Und obwohl bereits ein Jahrzehnt später fast 
die gesamte Stadt die Reformation übernommen hatte, 
wurden noch 1754 Marien- und Apostelfeiertage began-
gen und die Ohrenbeichte bis zum Beginn des 19. Jh. prak-
tiziert!

Dieser rituelle Konservatismus lässt sich auch in den bil-
denden Künsten beobachten. Mit Beginn des 16. Jh. nimmt 
die gotische Formgebung zugunsten einer neuzeitlichen, 
die Renaissance kennzeichnenden, ab. Man könnte ver-
muten, dass die beiden Konfessionen nun zu unterschied-
licher Formgebung griffen, um ihre Eigenarten kenntlich 
zu machen. Nichts dergleichen jedoch geschah. Die um 
die Mitte des Jahrhunderts erbauten Türme der katho-
lischen Breslauer Kathedrale St. Johannes des Täufers 
(Breslauer Dom) und der lutherischen Magdalenenkirche 
waren von sehr ähnlicher Form. Den Spendern der Turm-
hauben war das Unterstreichen der Verbindung zur Tra-
dition und zu den Anfängen der Christenheit wichtiger. 
Die ungewöhnliche Haube des Turms von St. Elisabeth 
wurde höchstwahrscheinlich nach dem Vorbild der Gra-
beskirche in Jerusalem erbaut, was ein aussagekräftiges 
Zeichen der Rückkehr zu den Wurzeln ist. 
Es ist also anzuerkennen, dass – entgegen aller Reibun-
gen und Spannungen – die Glaubenspraxis zunächst in 
großer Freiheit ausgeübt wurde. Das wichtigste Streit-
mittel blieb die religiöse Disputation, die beide Seiten zu 
Bibelkenntnis und Theologiestudium anhielt. Erst der 
aufgrund der Einmischung der weltlichen Macht unter 
dem Deckmantel der Religion geführte Dreißigjährige 
Krieg und die politisch motivierte, brutale Rekatholisie-
rung führten zu gegenseitigem Misstrauen und Abnei-
gung. Umso wichtiger ist es – vor allem im Angesicht des 
derzeitigen Geistes von Versöhnung und Ökumene – sich 
der Geschichte der Reformation zu erinnern, deren We-
sen weder Politik und Eigentum, sondern die Erneuerung 
und Vertiefung der Spiritualität betraf.

Doktor der Theologie, Kenner 
der Geschichte und Theologie 

der Reformation. Publiziert 
seit 2010 gemeinsam mit 

Jerzy Sójka einen Zyklus zur 
Reformation in der zweimal 

monatlich erscheinen-
den Zeitschrift „Zwiastun 

Ewangelicki“ (Evangelischer 
Vorbote). Z. Zt. tätig im Verlag 

Augustana. 

Ge-
schichte

Dr. Łukasz Barański

Die Ideen der Reformation fielen in Niederschlesien auf 
fruchtbaren Boden. Im späten Mittelalter war dieses Ge-
biet Schauplatz der hussitischen Kriege und das vorre-
formatorische Gedankengut beeinflusste die Anliegen 
der ebenfalls nach Schlesien kommenden Beginen und 
Begarden – weltlicher Religionsgemeinschaften, die Ar-
mut und Wohltätigkeit postulierten. Junge Vertreter des 
schlesischen Adels und wohlhabende Bürger reisten zum 
Studium bevorzugt nach Deutschland, v. a. nach Leipzig, 
aber auch nach Wittenberg. Nach Schlesien zurückkeh-
rend, waren sie bereits bekennende Anhänger der Lehren 
Martin Luthers. Der Austausch von Ansichten erfolgte 
auch mittels der Handelskontakte, die die Städte Schlesi-
ens mit den Stätten der Reformation in Deutschland un-
terhielten. Die rasante Entwicklung der reformatorischen 
Bewegung ist in Niederschlesien auch verbunden mit ei-
ner Verschlechterung der Wirtschaft zu Beginn des 16. Jh. 
und Anspannungen zwischen der Kirche einerseits und 
der weltlichen Macht sowie den Zünften des Handwerks 
andererseits. Bereits im Jahr 1504 musste die Schlesi-
sche Kirche kraft des sog. Abkommens von Kolowrat (so 
benannt nach dem Beauftragten des Königs von Böhmen, 
der an den Verhandlungen teilnahm) von bestimmten 
Steuern und wirtschaftlichen Privilegien zurücktreten. 
1516, am Vorabend der Reformation, beschied Papst Leo X. 
dieses Abkommen für unvereinbar mit den Bestimmun-
gen des kanonischen Rechts, was in Breslau zur Stärkung 
gegen den Pontifex gerichteter Tendenzen führte.
Auch unter der geistigen Elite Breslaus herrschte eine 
wohlwollende Haltung gegenüber den Lehren Luthers. 
Für die Reformation sprach sich der Breslauer Gelehrte 
und Humanist Laurentius Korwinus und der Stadtschrei-
ber Gregor Morenberg aus. Am Ende des Mittelalters hat-
te die Kirche von Schlesien mit den gleichen Problemen 

wie die Kirche in Deutschland zu kämpfen: dem geringen 
Bildungsstand des Klerus, dessen niedriger Vergütung 
und dem Verfall der Autorität.
Aufgrund der Aufteilung Schlesiens in zahlreiche Für-
stentümer war die Einführung der Reformation in diesem 
Gebiet ein schwieriger Prozess. Jeder der schlesischen 
Herrscher hatte das Recht, in religiösen Angelegenheiten 
in seinem Herzogtum eigenständig zu entscheiden. Die 
wichtigsten Zentren für die Entwicklung der Reformati-
onsbewegung in Niederschlesien waren Breslau und das 
Herzogtum von Liegnitz-Brieg-Wohlau. 
Die größte Stadt Schlesiens verfügte bereits im 16. Jh. 
über eine gewisse Unabhängigkeit in religiösen Ange-
legenheiten. Breslau unterstand unmittelbar der Herr-
schaft des Königs von Böhmen. Einen starken Einfluss auf 
das Leben der Kirche hatte in Breslau der Stadtrat, dem 
es gelang, eigene Kandidaten für das Amt der Pröpste in 
den Stadtkirchen durchzusetzen, und der somit wirksa-
men Druck auf den Breslauer Bischof ausüben konnte. 
Einer der ersten, der für reformatorisch inspirierte Ver-
änderungen eintrat, war Hans Metzler, einer derjenigen, 
die den Leipziger Disput mit dem römischen Theologen 
Johann Eck im Jahr 1519 gehört hatten. Nach seiner Rück-
kehr nach Breslau trat Metzler als erster Befürworter der 
Reformation unter den Vögten der Stadt vor den Stadtrat. 
Luthers Schriften wurden in Breslau bereits im Jahr 1518 
bekannt, und von 1519 an begannen die Breslauer Buch-
drucker Adam Dyon und Kaspar Lybisch mit der Heraus-
gabe der Werke aus Wittenberg, die alsbald zahlreiche 
Abnehmer fanden und im Schweidnitzer Keller des Rat-
hauses zur Grundlage religiöser Diskussionen unter den 
Bürgern wurden. 
Im Jahre 1523 führte der Breslauer Stadtrat – gegen 
den Willen des Breslauer Domkapitels und sogar des 

                                           //500 Jahre Reformation

KATHOLISCH – 
EVANGELISCH: 
KEIN ABRUPTER 
WECHSEL, SON-
DERN PROZESS. 
TRADITIONEL-
LE FORMEN UND 
STRUKTUREN 
SIND WEITERHIN 
BEDEUTSAM, 
ERWEITERT UM 
DEN LUTHERI-
SCHEN GEIST. 
„NEU“ UND „ALT“ 
FUNKTIONIEREN 
MITEINANDER



35

wysuwane względem kapituły katedralnej), zabiegała 
ona o dobre stosunki z biskupem. Mianowanie Jacoba von 
Salzy starostą generalnym Śląska w 1536 wzmocniło am-
biwalencję jego postaw, występował on bowiem w podwój-
nej roli: duchownego i cesarskiego urzędnika, zatrudnia-
jącego w swej kancelarii zwolenników nauk Lutra.
Tym samym rozwój Reformacji na Śląsku odbywał się 
wewnątrz struktur Kościoła katolickiego, z zachowaniem 
jego prawnych wymogów, co doprowadzało wielokrotnie 
do konfliktów sprzecznie usposobionych stron. Tak było 
w świdnickiej parafii farnej, podlegającej prawu patrona-
tu ksieni wrocławskiego klasztoru klarysek. Sprzyjający 
nowej wierze parafianie wielokrotnie zabiegali o ewange-
lickiego duchownego na stanowisku proboszcza, natrafia-
jąc przy tym na silny opór zakonnic. Znamienna pozostaje 
sytuacja z 1556 kiedy biskup Baltazar Promnitz zatwier-
dził kompromis pomiędzy oboma stronami. Głoszenie 
Słowa przypadło odtąd duchownemu ewangelickiemu, 
jednakże podtrzymano spoczywający na wiernych obo-
wiązek wnoszenia opłat za udzielane posługi do kasy 
katolickiego proboszcza. Równocześnie liturgia zacho-
wała wiele elementów, które dziś można wiązać raczej 
z Kościołem Rzymskokatolicki. Jeszcze w 1572 ozdobiono 
świdnicki kościół z okazji Bożego Ciała, choć samo święto 
nie było już obchodzone. Palono także świece przed figurą 
NMP w  kaplicy ratuszowej w intencji jej opieki nad mia-
stem.
Podobnie wyglądały relacje w kościele Św. Jerzego 
w Dzierżoniowie. Prawdopodobnie już przed 1527 śpiewa-
no w świątyni pieśni luterańskie, pomimo zwierzchności 
katolickich duchownych i patronów z rycerskiego zakonu 

Joannitów. I choć już dekadę później niemal całe miasto 
przyjęło Reformację, to jeszcze w 1754 obchodzono święta 
maryjne i apostolskie, a spowiedź uszną praktykowano 
niemal do początku XIX wieku!
Ten obrzędowy konserwatyzm daje się zauważyć także 
w sztukach plastycznych. Początek XVI w. to czas ustę-
powania form gotyckich na rzecz nowożytnych, utożsa-
mianych z renesansem. Można byłoby przypuszczać, że 
obydwa wyznania sięgną po odmienne formy, aby zazna-
czyć swoją odrębność. Nic podobnego się jednak nie stało. 
Wybudowane w połowie wieku zwieńczenia wież kato-
lickiej katedry wrocławskiej i luterańskiego kościoła Św. 
Marii Magdaleny posiadały bardzo zbliżone kształty. Dla 
fundatorów hełmów ważniejsze było podkreślenie związ-
ków z tradycją i początkami chrześcijaństwa. Niezwykłe 
zwieńczenie wieży ewangelickiego kościoła Św. Elżbiety 
wzniesiono najprawdopodobniej na wzór bazyliki Grobu 
Bożego, co stanowi wymowny znak powrotu do źródeł.
Tym samym należy uznać, że w początkowym okresie, 
pomimo napięć i tarć, praktykowanie wiary odbywało się 
na Śląsku przy dalece posuniętej swobodzie. Głównym 
narzędziem sporu pozostawała religijna dysputa, moty-
wująca obie strony do poznawania Biblii i studiowania 
teologii.  Dopiero ingerencja władzy świeckiej, prowadzo-
na pod pretekstem religijności wojna trzydziestoletnia 
oraz politycznie motywowana brutalna rekatolicyzacja, 
zaowocowały wzajemną nieufnością i niechęcią. Tym go-
ręcej należy – zwłaszcza w obliczu współczesnego ducha 
pojednania i ekumenizmu – wspominać historię Refor-
macji, której sednem były nie polityka i własność, a odno-
wa i pogłębianie duchowości.

Idee reformacyjne trafiły na Dolnym Śląsku na podatny 
grunt. W późnym średniowieczu teren ten był bowiem 
areną wojen husyckich, a idee przedreformacyjne przeni-
kały tam również za sprawą docierających na Śląsk begi-
nek i begardów – świeckich stowarzyszeń religijnych gło-
szących postulaty ubóstwa i prowadzących działalność 
dobroczynną. Młodzi przedstawiciele szlachty śląskiej 
oraz bogatego mieszczaństwa chętnie wyjeżdżali na stu-
dia do Niemiec, przede wszystkim do Lipska, ale również 
do Wittenbergi. Wracając na Śląsk byli już zdeklarowany-
mi zwolennikami nauk Lutra. Wymiana idei następowała 
również na drodze kontaktów handlowych, jakie miasta 
śląskie utrzymywały z ośrodkami Reformacji w  Niem-
czech. Szybki rozwój Reformacji na Dolnym Śląsku wiązał 
się również z nasilającymi się na początku XVI w. napię-
ciami gospodarczymi między Kościołem a władzą świec-
ką i cechami rzemieślniczymi. Już w 1504 r. na mocy 
tzw. układu Kolowrata (od nazwiska pełnomocnika króla 
Czech, który brał udział w negocjacjach) Kościół śląski 
musiał zrezygnować z niektórych podatków i przywile-
jów gospodarczych. W przededniu Reformacji, w 1516 r. 
papież Leon X uznał ten układ za niezgodny z przepisa-
mi prawa kanonicznego, co doprowadziło do nasilenia 
tendencji antypapieskich we Wrocławiu. Przychylna at-
mosfera względem nauk Lutra panowała również w śro-
dowisku wrocławskiej elity intelektualnej. Za Reformacją 
opowiedział się wrocławski uczony i humanista Waw-
rzyniec Korwin oraz pisarz miejski Gregor Morenberg. 
Kościół śląski u schyłku średniowiecza borykał się z tym 
samymi problemami, co Kościół w Niemczech – niskim 
poziomem wykształcenia duchownych, ich słabym upo-
sażeniem i spadającym autorytetem.  
Ze względu na podział Śląska na liczne księstwa, zaprowa-
dzanie Reformacji na tym terenie było procesem skompli-

Historia
dr Łukasz Barański

Doktor nauk teologicznych, 
znawca historii i teologii 

Reformacyjnej. Od 2012 roku 
wraz z Jerzym Sojką publikują 

cykl artykułów o Reformacji 
w dwutygodniku “Zwiastun 

Ewangelicki”. Obecnie pracuje 
w Wydawnictwie Augustana.

kowanym. Każdy z władców śląskich miał bowiem prawo 
do samodzielnego decydowania o kwestiach wyznanio-
wych na terenie swego księstwa. Głównymi ośrodkami 
rozwoju ruchu reformacyjnego na Dolnym Śląsku był 
Wrocław oraz księstwo legnicko-brzesko-wołowskie. 
Największe miasto Śląska cieszyło się już w XVI wieku 
pewną niezależnością w kwestiach religijnych. Wrocław 
podlegał bezpośrednio władzy króla Czech. Duży wpływ 
na życie kościoła miała w nim rada miasta, która potra-
fiła przeforsować własnych kandydatów na urząd pro-
boszczów w kościołach miejskich, wywierając przy tym 
skuteczny nacisk na wrocławskiego biskupa. Jednym 
z pierwszych inspiratorów reformacyjnych zmian był 
Hans Metzler – jeden ze słuchaczy dysputy lipskiej Lutra 
z rzymskim teologiem Johannem Eckiem w roku 1519. 
Po powrocie do Wrocławia wszedł Metzler do rady mia-
sta jako pierwszy zwolennik Reformacji wśród włodarzy 
miasta. Pisma Lutra były znane we Wrocławiu już w 1518 
r., a od 1519 r. wrocławscy drukarze Adam Dyon i Kaspar 
Lybisch rozpoczęli wydawanie dzieł Wittenberczyka, któ-
re szybko znajdowały liczne grono odbiorców i stawały się 
podstawą dyskusji religijnych toczonych przez mieszczan 
w ratuszowej Piwnicy Świdnickiej. 
W 1523 r. wrocławska rada miasta doprowadziła, mimo 
sprzeciwu wrocławskiej kapituły katedralnej, a nawet 
polskiego króla Zygmunta Starego, do wyboru zwolen-
nika Reformacji Johanna Hessa na proboszcza w kościele 
miejskim Marii Magdaleny. Pierwsze ewangelickie na-
bożeństwo nowy proboszcz odprawił w kościele Św. Ma-
rii Magdaleny w dniu 21 października 1523 r. W 1525 r. 
w  kościele miejskim Św. Elżbiety proboszczem wybrany 
został uczeń Lutra i przyjaciel Melanchtona, pochodzą-
cy z Wrocławia humanista i pedagog Ambrosius Moiban 
(1494–1554). Wydarzenia nabrały tempa po tzw. dyspu-

ŁĄCZENIE  
RELIGII Z PO-
LITYKĄ NIGDY 
NIE PRZYNOSIŁO 
NIC DOBREGO. 
W WYNIKU TA-
KICH DZIAŁAŃ 
ŚLĄSK Z KRAINY 
ZGODY STAŁ SIĘ 
U PROGU XIX W. 
– JAK PISZE 
JOHN Q. ADAMS 
– REGIONEM 
NIENAWIŚCI 
MIĘDZYWYZNA-
NIOWEJ



36 Christophoribote

polnischen Königs Sigismund d. Ä. – den Reformations-
Anhänger Johann Hess als Propst der Stadtkirche Maria 
Magdalena ein. Den ersten evangelischen Gottesdienst 
feierte der neue Propst in der Kirche Maria Magdalena 
am 21. Oktober 1523. Auf seinen Vorschlag hin wurde 
1525 als Propst der Stadtkirche St. Elisabeth ein Schü-
ler Luthers und Freund Melanchthons, nämlich der aus 
Breslau stammende Humanist und Pädagoge Ambrosius 
Moibanus (1494–1554) gewählt. Die Ereignisse gewannen 
nach dem sogenannten Breslauer Disput, der vom 20. bis 
22. April 1524 zwischen Anhängern der Lehren Luthers 
und römischen Katholiken in der ehemaligen Klosterkir-
che des Ordens der Augustiner-Eremiten stattfand, an 
Tempo.
Das Thema dieser Diskussion waren von Hess aufgezeich-
nete Thesen zu drei Fragestellungen: das Wort Gottes, 
das Priestertum Christi und die Ehe. Bald schon ordnete 
der Stadtrat an, die Breslauer Geistlichen dürften aus-
schließlich das „reine Evangelium ohne menschliche 
Zusätze“ verkünden. Ein Jahr später erschien in Breslau 
der Deutsche Katechismus mit einem Vorwort von Luther. 
Neben den Pfarreien St. Elisabeth und St. Maria Magda-
lena wurde begonnen, Gottesdienste in deutscher Spra-
che auch in der St.-Mauritius-Kirche, in der Heilig-Geist 
Präpositur und bei den Bernhardinern zu halten. Johann 
Hess stand bald an der Spitze der städtischen Kirchenauf-
sicht, deren Aufgabe neben der Seelsorge die Ausbildung 
der Jugend in dem Gebiet Breslaus war. Es wurde auch 
eingeführt, Predigten in polnischer Sprache für die auf 
dem Gebiet der Neustadt und der Ohlauer Vorstadt leben-
de polnische Bevölkerung sowie die polnischen Saisonar-
beiter zu halten. Wie Hess bemerkte „dürstet es das polni-
sche Volk nach dem Evangelium”. 
Bald hielten reformatorische Änderungen auch im gesell-
schaftlichen Leben Einzug. In Übereinstimmung mit der 
Lehre Luthers wurde mit der Schließung von Klöstern be-
gonnen sowie goldenes und silbernes liturgisches Gerät 
für öffentliche Zwecke beschlagnahmt. Zur gleichen Zeit 
wurde von Amts wegen eine Diakonie eingerichtet, wel-
che aus den konfiszierten Gütern von Nonnen das städ-
tische Allerheiligen-Spital am Nikolaus-Tor gründete. 
Immer noch entschieden sich die Reformatoren Breslaus 
jedoch nicht für die Einführung einer neuen Kirchen-
ordnung, die die schrittweise eingeführten Neuerungen 
geregelt hätten.  Dies erfolgte erst im Jahre 1528, aber 
um Anspannungen in der Beziehung zwischen der Krone 
und der römischen Kirche zu vermeiden, zeigten die Än-
derungen keinen revolutionären Charakter. Die damals 
ratifizierte Schul- und Kirchenordnung betraf Prozessio-
nen, die Fastenzeiten, das Zölibat des Klerus, die Abkehr 
von der Bilderverehrung und das Verbot, private Messen 
zu halten. Beibehalten wurde jedoch die Ohrenbeichte so-
wie viele äußerliche Elemente, wie z. B. die liturgischen 
Ornate des Klerus. Obwohl die Mehrheit der Stadtbevöl-
kerung bereits in den zwanziger Jahren lutherisch war, 
wagte man bis zur Mitte des Jahrhunderts keine offene 
Kritik an der Macht des Breslauer Bischofs. Darüber hin-
aus standen damals an der Spitze des Breslauer Bistums 
humanistische Bischöfe wie Johannes V. Thurzo, den Lu-
ther „den besten Bischof des Jahrhunderts“ genannt hat 
und als dessen Sekretär Johann Hess fungierte, sowie 
Jakob von Salza und der offensichtlich der Reformation 
wohlgesonnene Balthasar von Promnitz. Die Bedingun-
gen für die Verbreitung der Reformation waren in Bres-
lau so gut, dass Melanchthon über sie als „die friedlichste 
Kirche im damaligen Deutschen Reich“ schrieb. In dieser 
Situation wurde das Breslauer Domkapitel der Hauptgeg-
ner der reformatorischen Bestrebungen des Breslauer 

Stadtrates. Im Kapitel war mit Jan Cochläus, der in Bres-
lau nach seiner Flucht vor der um sich greifenden Leipzi-
ger Reformation Schutz gefunden hatte, einer der Haupt-
gegner Luthers vertreten. 
Am Ende der dreißiger Jahre machten sich in der Bres-
lauer Kirche mit Kaspar Schwenckfeld und Valentin 
Krautwald spiritualistische und mystische Einflüsse be-
merkbar. An den Auseinandersetzungen mit ihnen be-
teiligte sich Ambrosius Moibanus, der 1537 eine Schrift 
gegen den Spiritualismus mit einem Vorwort von Luther 
veröffentlichte. 1542 veröffentlichte Ambrosius Moiban, 
Propst an St. Elisabeth, einen neuen Messkanon ohne die 
bisher üblichen Sequenzen mit Opfercharakter. Die näch-
ste, nun bereits eindeutig reformatorische Gottesdienst-
ordnung, erschien für Breslau im Jahr 1557. Als symboli-
sche Hervorhebung der Rolle des Stadtrates bezüglich der 
Einführung der Reformation in Breslau wurde in dessen 
Auftrag 1537 ein Bild geschaffen, welches die städtischen 
Machthaber als Teilnehmer des letzten Abendmahls zeigt, 
in dem der Ratsvorsitzende Jakob Boner als Christus und 
der Stadtkämmerer Hornig als Judas dargestellt wurden. 
Leider ist dieses Gemälde seit dem 2. Weltkrieg verschol-
len und uns heute nur von Vorkriegsfotografien bekannt.
Ein Beweis für die geschickte Kirchenpolitik der Breslau-
er Mächtigen war ein Besuch des Erzherzogs Maximilian, 
dem späteren Kaiser Maximilian II., am 27. Dezember 
1563 in Breslau. In einer feierlichen Rede des damaligen 
Propstes von St. Maria Magdalena, Adam Curaeus, wurde 
die Kirche Breslaus als treu zum Augsburger Bekenntnis 
stehend und frei von allen Auswüchsen von Sektierer- 
und Schwärmertum dargestellt. Dies nahm der Fürst zur 
Kenntnis, ließ eine gütige Antwort vernehmen, und die 
lutherische Kirche entwickelte sich in Breslau fortan un-
gestört bis in die achtziger Jahre des 16. Jh., als die erste 
Welle der Gegenreformation durch Schlesien fegen sollte.

                                           //500 Jahre Reformation

ES IST SPAN-
NEND IM BRES-
LAU DES 16. JH.: 
PERSÖNLICH-
KEITEN PRÄGEN 
SAKRALE ORTE, 
BEWEGEN 
MENSCHEN, 
GEBEN DEM 
„NEUEN BE-
KENNTNIS“ PRO-
FIL, MACHEN 
GESCHICHTE. 
SCHLESIEN: „DIE 
FRIEDLICHSTE 
ALLER KIRCHEN“



37

cie wrocławskiej, która miała miejsce w dniach od 20 do 
22 kwietnia 1524 r. między zwolennikami nauk Lutra a 
rzymskimi katolikami w dawnym kościele klasztornym 
augustianów eremitów. Tematem dyskusji były spisane 
przez Hessa tezy dotyczące trzech zagadnień: Słowa Bo-
żego, kapłaństwa Chrystusa i małżeństwa. Wkrótce rada 
miasta nakazała duchownym wrocławskim głoszenie 
wyłącznie „czystej Ewangelii bez ludzkich dodatków”. 

nie Wrocławia. Wprowadzono wówczas również kazania 
w języku polskim dla ludności polskiej mieszkającej na 
terenie Nowego Miasta i Przedmieścia Oławskiego oraz 
przybywających z Polski robotników sezonowych. Jak za-
uważył Hess „lud polski jest spragniony Ewangelii”.
Reformacyjne zmiany objęły wkrótce również życie spo-
łeczne Wrocławia. Zgodnie z nauką Lutra zaczęto likwi-
dować klasztory, konfiskowane złote i srebrne sprzęty 
liturgiczne przeznaczono na cele publiczne. Jednocześnie 
rada miasta ustanowiła urząd jałmużny publicznej, któ-
ry z przejętych dóbr zakonnych powołał do życia szpital 
miejski Wszystkich Świętych przy Bramie Mikołajskiej. 
Wciąż jednak reformatorzy Wrocławia nie decydowali się 
na przyjęcie nowego ładu kościelnego, który ostatecznie 
uporządkowałby wprowadzane stopniowo zmiany. Na-
stąpiło to dopiero w 1528 r., ale by nie zadrażniać relacji 
z władzą królewską i Kościołem rzymskim zmiany nie 
miały rewolucyjnego charakteru. Przyjęty wówczas Po-
rządek szkolny i kościelny znosił procesje, posty, celibat 
duchownych, oddawanie czci obrazom, zakazywał odpra-
wiania prywatnych mszy. Jednak zachowano spowiedź 
uszną i  wiele zewnętrznych elementów, jak np. stroje 
duchownych. Mimo, że większość mieszkańców miasta 
była już w latach dwudziestych luteranami, nie odważo-
no się na otwarte wypowiedzenie władzy wrocławskiemu 
biskupowi aż do połowy stulecia. Inną sprawą jest, że na 
czele wrocławskiej diecezji stali wówczas biskupi-huma-
niści, jak Jan V Thurzo (którego Luter nazwał „najlepszym 
biskupem stulecia”, a Johann Hess pełnił funkcję jego 
sekretarza), Jakob von Salza oraz jawnie sprzyjający Re-
formacji Baltazar von Promnitz. Warunki rozwoju Refor-
macji były we Wrocławiu tak dobre, że Melanchton pisał 
o nim jako „najspokojniejszym Kościele na terenie ówcze-
snej Rzeszy niemieckiej”. W tej sytuacji głównym prze-
ciwnikiem reformacyjnych poczynań rady miasta stała 
się wrocławska kapituła katedralna. W jej skład wchodził 
jeden z głównych oponentów Lutra Jan Cochläus, który 
znalazł schronienie we Wrocławiu po ucieczce z ogarnię-
tego Reformacją Lipska. 
Pod koniec lat trzydziestych w Kościele wrocławskim 
zaczęły zaznaczać się wpływy spirytualistów i misty-
ków – Kaspara Schwenckfelda i Valentina Krautwald-
sa. W  walkę z nimi zaangażował się Ambrosius Moiban, 
który w 1537 r. wydał pismo przeciw spirytualistom z 
przedmową Lutra. W 1542 r., jako proboszcz z kościoła Św. 
Elżbiety opublikował nowy kanon mszy, pozbawiając go 
elementów ofiary. Kolejny, już jednoznacznie reformacyj-
ny porządek kościelny dla Wrocławia ukazał się w 1557 r. 
Symbolicznym podkreśleniem roli rady miejskiej w za-
prowadzaniu Reformacji we Wrocławiu był sporządzony 
na jej zlecenie w 1537 r. obraz przedstawiający włodarzy 
miasta jako uczestników Ostatniej Wieczerzy, na którym 
senior rady, Jakub Boner został przedstawiony jako Chry-
stus, a miejski skarbnik, Wacław Hornig, jako Judasz. Nie-
stety obraz ten zaginął podczas II wojny światowej, dziś 
znany jest jedynie z przedwojennej fotografii.
Świadectwem umiejętnej polityki kościelnej władz Wro-
cławia była wizyta arcyksięcia Maksymiliana, później-
szego cesarza Maksymiliana II, we Wrocławiu dnia 27 
grudnia 1563 r. Wówczas to w uroczystej mowie ówczesny 
proboszcz kościoła Św. Marii Magdaleny Adam Curaeus 
przedstawił Kościół wrocławski jako wolny od wszelkiego 
sekciarstwa i marzycielstwa, wiernie stojący przy Wy-
znaniu Augsburskim. Mowę tę książę przyjął do wiado-
mości i udzielił łaskawej odpowiedzi, a Kościół luterański 
we Wrocławiu rozwijał się bez przeszkód aż do lat osiem-
dziesiątych XVI w., gdy przez Śląsk przetoczyła się pierw-
sza fala kontrreformacji.

Rok później ukazał się we Wrocławiu Katechizm niemiec-
ki z przedmową Lutra. Obok parafii Św. Elżbiety i Św. Ma-
rii Magdaleny nabożeństwa w języku niemieckim zaczęły 
się wówczas odbywać również w kościołach Św. Maury-
cego, w prepozyturze Ducha Świętego i u bernardynów. 
Johann Hess stanął wkrótce na czele Miejskiego Inspek-
toratu Kościelnego, którego zadaniem była prowadzenie 
opieki duszpasterskiej oraz edukacji młodzieży na tere-

W DOBIE REFORMACJI NA CZELE DIECEZJI  
WROCŁAWSKIEJ STALI BISKUPI, KTÓRZY 
WSPIERALI DZIAŁANIA ODNOWY KOŚCIOŁA. 
BYŁ TO JEDEN Z POWODÓW POKOJU  
SPOŁECZNEGO W REGIONIE, A KOŚCIÓŁ  
WROCŁAWSKI BYŁ NAZWYANY  
„NAJSPOKOJNIEJSZYM NA TERENIE  
RZESZY NIEMIECKIEJ” 

2 | Breslau im 15. Jh. – Liber 
Chronicarum. Wrocław w 
XV w. – Liber Chronicarum. 
Fot.: Wikimedia Commons / 
Michel Wolgemut, Wilhelm 
Pleydenwurff

2



38 Christophoribote

Bio – S. 30

Theologie
Marcin M. Pawlas

Das reformatorische Gedankengut fiel in Schlesien auf 
fruchtbaren Boden und die Losung der kirchlichen Er-
neuerung wurde in dieser Gegend bald heimisch. Philipp 
Melanchton schrieb in einem seiner Briefe, dass die Vor-
aussetzungen für die Entfaltung hier so gut seien, dass 
dies „die friedlichste Kirche auf dem Gebiet des Deut-
schen Reiches“ sei. Von großer Bedeutung waren in die-
sem Zusammenhang Breslaus Handelskontakte zu den 
großen deutschen Städten, Auslandsaufenthalte der Stu-
denten und auch die fortschreitende Verschlechterung 
der Beziehungen zwischen der weltlichen und der kirch-
lichen Macht. Es müssen an dieser Stelle auch die gegen 
den Papst gerichteten Tendenzen in der Stadt an der Oder 
erwähnt werden.
Ähnlich wie das Deutsche Reich war Schlesien im 16. Jh. 
in zahlreiche Fürstentümer aufgeteilt. Jeder Herrscher 
hatte in seinem Land das Recht auf souveräne Religions-
politik; aus diesem Grunde war die Verbreitung der Re-
formation in dieser Gegend eine schwierige, jedoch nicht 
unmöglich durchzuführende Aufgabe. Die wichtigsten 
Zentren, welche der Bewegung zur Erneuerung der Kir-
che Antrieb verliehen, waren Breslau und das Herzogtum 
Liegnitz-Brieg-Wohlau.
Der Initiator zu reformatorischen Veränderungen war 
Hans Metzler, später Mitglied des Stadtrats. Er war 1519 
Zuhörer der Leipziger Disputation zwischen Martin Lu-
ther und dem katholischen Theologen Johann Eck, wor-
aufhin er beschloss, die Ideen der Reformation mit nach 
Breslau zu nehmen. Die Breslauer kannten die Schriften 

des reinen Evangeliums und ein Jahr später erschien der 
Deutsche Katechismus. Hess intensivierte die seelsorger-
liche Arbeit auf dem Stadtgebiet Breslaus; es entstanden 
Stätten für die Jugendarbeit und es wurde das Allerheili-
gen-Spital gegründet.
Eine so schnelle Verbreitung des Luthertums ist ohne den 
Bereich der Bildung und Erziehung nicht vorstellbar. Es 
wurden Schulen, Gymnasien und Universitäten gegrün-
det, um den Ruf der Reformation sola scriptura („allein 
die Schrift“) verwirklichen zu können. Dies konnte nicht 
geschehen, ohne die Menschen auf das Lesen des Wortes 
Gottes vorzubereiten. Mit am Wichtigsten wurde also die 
Predigt in der Muttersprache, um, wie Jacek Kaczmarski 
über Luther singt: „nach Jahrhunderten die alten Wunder 
und Taten wieder lebendig werden zu lassen“.
Die Theologie Luthers verursachte auch im gesellschaft-
lichen Leben Breslaus Veränderungen. Schrittweise wur-
den Klöster geschlossen, Kirchenschätze verkauft und 
der Erlös caritativen Zwecken zugeführt. Änderungen 
der Kirchenordnung begegneten die Anhänger der Refor-
mation jedoch mit Skepsis. Die Annahme der gesamten 
Lehre Luthers – und daraus resultierend deren prakti-
sche Umsetzung – erfolgte erst fünf Jahre nach dem er-
sten evangelischen Gottesdienst. Dann wurden Prozes-
sionen, das Zölibat des Klerus und die Verehrung von 
Bildern, Reliquien oder Figuren abgelegt; es wurde das 
Zelebrieren der Messe ohne das Volk untersagt (lat. ordo 
missæ sine populo) und das Fasten abgeschafft. Um die 
Stadtbevölkerung näher an das Wirken der Reformation 
heranzuführen, gab Hess im Jahr 1524 das erste evange-
lische Kirchengesangbuch heraus und Moibanus ließ die 
erste Agende (Gottesdienstordnung) in lateinischer Spra-
che drucken, in welcher ein Großteil der katholischen 
Liturgie bewahrt wurde, in deren Zentrum des Gottes-
dienstes aber die Verkündigung des reinen Wortes Gottes 
gesetzt wurde. Die Begründer der Breslauer Reformation 
machten jedoch gewisse Zugeständnisse: Um die könig-
liche Macht und die römische Kirche nicht zu verärgern 
wurde u.a. die Ohrenbeichte beibehalten.
In Breslau erreichte Luthers Gotteslehre ihren Höhe-
punkt in den 20-er Jahren des 16. Jh., als die Mehrheit der 
Stadtbevölkerung protestantisch war. Die Rezeption der 
Theologie des Wittenbergers fand auch ihren Ausdruck 
in den Auseinandersetzungen mit den Spiritisten und 
Mystikern. Das Jahr 1542 war für die Verbreitung des re-
formatorischen Gedankengutes besonders wichtig, als 
der Propst der Elisabethkirche einen neuen Messkanon 
herausgab, aus dem alle liturgischen Elemente entfernt 
waren, die Opfercharakter hatten. Es ist interessant, dass 
eine eng mit dem reformatorischen Gedankengut ver-
bundene Gottesdienstordnung in Breslau erst 1557 er-
schien.
Am 27. Dezember 1563 besuchte der spätere Kaiser Ma-
ximilian II. die Stadt. Adam Curaeus d.Ä. erklärte dem 
Erzherzog in einer Festrede, dass die Breslauer Kirche 
fest auf dem Fundament der Confessio Augustana stehe 
und frei von Sektierer- und Schwärmertum sei. Die theo-
logischen Grundgedanken Luthers verbreiteten sich bis 
in die 80-er Jahre des 16. Jh., als über Schlesien die Welle 
der Gegenreformation hereinbrach.
Im Herzogtum Liegnitz-Brieg-Wohlau  griff die Theologie 
der Reformation in anderer Art und Weise um sich, was 
mit der Person Herzog Friedrich II. in Zusammenhang 
steht. Der erste evangelische Gottesdienst wurde 1522 
in der Liegnitzer Liebfrauenkirche gefeiert. Der Herzog 
führte die Reformation in seinen Ländereien – ähnlich 
wie der Breslauer Stadtrat – mit dem Gebot der Verkün-
digung des reinen Gotteswortes bereits 1523 ein. 1524 

und die theologischen Aussagen Luthers bereits ab An-
fang 1518. Im Jahr 1523 wurde Pfarrer Johann Hess für 
die Stellung des Propstes an der Stadtkirche St. Maria 
Magdalena gewählt und hier wurde der erste evangeli-
sche Gottesdienst am 21. oder 24. Oktober 1523 gefeiert. 
Von diesem Tage an konnten nicht nur Adel und Bür-
gertum von der Bewegung zur Erneuerung der Kirche, 
sondern endlich auch das gemeine Volk von Luther, von 
der Vergebung der Sünde allein aus Gnade – durch den 
Glauben – oder vom allgemeinen Priestertum hören. Die 
Geschehnisse gewannen weiter an Dynamik: Eineinhalb 
Jahre nach dem ersten evangelischen Gottesdienst wur-
de in der Stadtkirche St. Elisabeth mit Ambrosius Moiban 
ein Freund Luthers und Melanchtons Propst.
In den Tagen vom 20. bis 22. April 1524 wurde zwischen 
Sympathisanten der Reformation einerseits und der ka-
tholischen Seite andererseits die sog. Breslauer Disputa-
tion ausgetragen, ein Aufeinandertreffen von grundle-
gender Bedeutung für diese theologische Betrachtung. 
Hess verfasste und stellte 22 Thesen zur Diskussion, in 
denen u.a. Themen wie das Wort Gottes, das Priestertum 
Jesu Christi und die Institution der Ehe berührt wurden. 
Der Stadtrat befahl allen Geistlichen die Verkündigung 

DYNAMIK DER REFORMATORISCHEN  
LEHRE: REISENDE HÖREN DIE IDEEN,  
TRAGEN SIE WEITER. THESEN WERDEN 
AUCH IN BRESLAU AUFGESTELLT,  
DISPUTATIONEN GEFÜHRT – SCHULEN  
GEGRÜNDET: DAS VOLK BEGINNT  
ZU VERSTEHEN

                                           //500 Jahre Reformation

3 | Mit der Reformation 
wurde die Predigt äußerst 
wichtig. Es entstanden 
zahlreiche neue Kanzeln, 
häufig prachtvoll und 
bereits selbst in sich 
eine künstlerische 
Auslegung der Heiligen 
Schrift enthaltend. Auf 
dem Foto die Kanzel der 
Dreifaltigkeitskirche in 
Rothsürben. W dobie 
Reformacji niezwykle 
znaczące w liturgii stało 
się kazanie. Bardzo licznie 
powstawały nowe ambony, 
często okazałe, zawierające 
już same w sobie 
artystyczną wykładnię 
Pisma Świętego. Na zdjęciu 
kazalnica kościoła w 
Żórawinie. Fot.: AvK



39

Teologia
Marcin M. Pawlas

Idee reformacyjne trafiły na Śląsku na podatny grunt, 
a hasła odnowy Kościoła szybko zadomowiły się na tym 
terenie. Filip Melanchton w jednym z listów pisze, że wa-
runki rozwoju były tutaj tak dobre, iż był to „najspokoj-
niejszy Kościół na terenie Rzeszy niemieckiej”. Duże zna-
czenie w tym kontekście miały dla Wrocławia kontakty 
handlowe z dużymi miastami niemieckimi, wymiany 
studenckie, a także postępujące osłabienie relacji między 
władzą świecką a kościelną. Trzeba również wspomnieć 
o zwiększeniu się antypapistycznych tendencji na terenie 
miasta nad Odrą. 
W XVI wieku Śląsk podzielony był na liczne księstwa, po-
dobnie jak Rzesza Niemiecka. Każdy władca miał prawo 
do suwerennej polityki wyznaniowej w swoim państwie, 
dlatego też rozszerzanie się Reformacji na tym obszarze 
było trudnym, ale realnym do wykonania zadaniem. Naj-
większym ośrodkiem nadającym pęd ruchowi odnowy 
Kościoła na Śląsku był właśnie Wrocław oraz księstwo 
legnicko-brzesko-wołowskie.
Inicjatorem przemian reformacyjnych był Hans Metzler, 
późniejszy członek rady miasta. On to wysłuchał w 1519 
roku dysputy lipskiej, pomiędzy Marcinem Lutrem a kato-
lickim teologiem Johannem Eckiem i postanowił przesz-
czepić do Wrocławia idee Reformacji. Wrocławianie znali 
pisma i teologię Lutra już na początku 1518 roku. W 1523 
roku na stanowisko proboszcza w kościele miejskim Św. 
Marii Magdaleny wybrano ks. Johanna Hessa. Pierwsze 
ewangelickie nabożeństwo odprawione zostało 21 lub 24 
października 1523 roku. Od tego dnia nie tylko szlachta 
i  bogaci mieszczanie mogli dowiedzieć się o ruchu od-
nowy Kościoła, ale i prosty lud mógł w końcu usłyszeć 
o  Lutrze, o usprawiedliwieniu z łaski przez wiarę, czy 
o  idei powszechnego kapłaństwa. Dalej wydarzenia na-
brały tempa. Półtora roku po pierwszym nabożeństwie 
ewangelickim, w miejskim kościele Św. Elżbiety probosz-
czem został przyjaciel Lutra i Filipa Melanchtona: Ambro-
sius Moiban.
W dniach 20–22 kwietnia 1524 roku, między sympaty-
kami Reformacji a stroną katolicką, wywiązała się tzw. 

„dysputa wrocławska” – wydarzenie mające podstawowe 
znaczenie dla naszych rozważań teologicznych. Hess 
wprowadził i poddał pod dyskusję dwadzieścia dwie tezy, 
między innymi poruszył tematy Słowa Bożego, kapłań-
stwa Jezusa Chrystusa oraz instytucji małżeństwa. Rada 
miasta nakazała wszystkim duchownym głoszenie czy-
stej Ewangelii, a po roku wydano Katechizm Niemiecki. 
Hess wzmocnił pracę duszpasterską na terenie Wrocła-
wia, powstały ośrodki pracy z młodzieżą, jak również po-
wołano do istnienia szpital Wszystkich Świętych.
Nie sposób sobie wyobrazić tak mocnego i szybkiego roz-
przestrzenienia się luteranizmu bez udziału szkolnictwa 
i edukacji. Szkoły, gimnazja czy uniwersytety były zakła-
dane, aby realizować teologiczne hasła Reformacji gło-
szące sola Scriptura (tylko Pismo). Działanie to nie mogło 
obyć się bez przygotowania ludzi do czytania Słowa Boże-
go. Jednym z ważniejszych rozwiązań było głoszenie ka-
zań w języku narodowym, aby „ożywić po wiekach, daw-
ne cuda i czyny” w zrozumiałym języku.
Teologia Lutra spowodowała również zmiany w życiu spo-
łecznym Wrocławia. Zamykane były stopniowo klasztory, 
a kosztowności kościelne sprzedawane i przeznaczane 
na cele charytatywne. Jednak zwolennicy Reformacji 
sceptycznie podchodzili do zmiany porządku kościelnego. 
Przyjęcie całej nauki Lutra (i wynikającej z niej prakty-
ki) nastąpiło dopiero po 5 latach od pierwszego ewange-
lickiego nabożeństwa. Wtedy zniesiono procesje, celibat 
duchownych, oddawanie czci obrazom, relikwiom czy fi-
gurom, zakazano celebrowania mszy bez ludu (ordo missæ 

sine populo) i zlikwidowano posty. Aby bardziej zbliżyć 
mieszkańców miasta do dzieła Reformacji, w 1524 roku 
Hess wydał pierwszy ewangelicki kancjonał, a Moiban 
wydrukował pierwszą agendę (porządek nabożeństwa) 
w języki łacińskim, gdzie zachowano większą część litur-
gii katolickiej, ale w centrum nabożeństwa zostało po-
stawione głoszenie czystego Słowa Bożego. Twórcy wro-
cławskiej Reformacji poszli jednak na pewne ustępstwa: 
by nie drażnić władzy królewskiej i Kościoła Rzymskiego 
zachowano między innymi spowiedź uszną.
We Wrocławiu teologia Lutra osiągnęła swoje apogeum 
już w latach 20. XVI wieku, kiedy to większość miesz-
kańców miasta była protestantami. Recepcja teologii 
Wittenberczyka dała również swój wyraz w walce ze spi-
rytualistami i mistykami. Rok 1542 był bardzo ważny 
dla szerzenia idei reformacyjnych, gdyż wówczas po raz 

pierwszy proboszcz kościoła Św. Elżbiety wydał nowy ka-
non mszy, z którego usunięto wszystko, co było związane 
z jej ofiarniczym charakterem. Co ciekawe, ściśle powią-
zany z ideą Reformacji porządek nabożeństwa ukazał się 
we Wrocławiu dopiero w 1557 roku.
27 grudnia 1563 roku do miasta przyjechał późniejszy ce-
sarz Maksymilian II. Wówczas to Adam Curaeus wyjaśnił 
podczas uroczystej mowy arcyksięciu, że wrocławski Ko-
ściół mocno stoi na fundamencie Konfesji Augsburskiej 
i  jest wolny od sekciarstwa oraz marzycielstwa. Teolo-
giczne idee Lutra szerzyły się aż do lat 80. XVI wieku, kie-
dy to przez Śląsk przetoczyła się fala kontrreformacji.
Inaczej teologia reformacyjna rozprzestrzeniała się 
w księstwie legnicko-brzesko-wołowskim, a to za sprawą 
księcia Fryderyka II. Pierwsze nabożeństwo ewangelickie 

Marcin M. Pawlas, magister 
teologii ewangelickiej, w 2016 
r. ukończył Chrześcijańską 
Akademię Teologiczną w 
Warszawie, obecnie pełni 
funkcję praktykanta Parafii 
Ewangelickiej w Mikołajkach 
na Mazurach, autor tekstów 
z zakresu hymnologii, litur-
giki i teologii, z zamiłowania 
muzealnik.

3



40 Christophoribote

begann man, sich in der Gottesdienstordnung nur auf 
die lutherische Lehre zu beziehen, was den Anschluss des 
Herzogtums Liegnitz-Brieg-Wohlau an die Wittenberger 
Strömung bedeutete. Es ist z.B. eine Vorschrift hinsicht-
lich der regelmäßigen Visitation von Pfarreien und Schu-
len belegt.
Die Theologie hatte auch hier Einfluss auf die Lehre: 1526 
eröffnete der Herzog in Liegnitz die erste protestantische 
Universität Europas.
Alle hier angeführten Ereignisse verfügen über einen 

theologischen Aspekt: Hätte Luther nicht energisch sei-
ne Lehre vermittelt, dann sähe die Welt jetzt vollkommen 
anders aus. Es ist unklar, wie Lehre und Unterrichtswe-
sen sich entwickelt hätten, inwieweit die römisch-katho-
lische Kirche den Ablass aufgegeben hätte und wie es um 
das religiöse Bewusstsein vieler Menschen stünde. Die 
von dem Theologen aus Wittenberg laut vertretenen Ge-
danken und Taten hatten tief greifenden Einfluss auf die 
Religiosität, die Theologie und die Kultur des damaligen 
Europas und führten es in die Neuzeit. 

Seit 2002 Professor für 
Philosophie an der Univer-

sität Wrocław, Leiter des 
Lehrstuhls für Deutsche 
Philosophie und der For-

schungsstelle für Schlesische 
Philosophie; langjähriger 

Direktor des Institutes für 
Philosophie der Universität 

Wrocław; Gründungsmit-
glied und Vizepräsident 

der Deutsch-Polnischen 
Gesellschaft für Philosophie; 

Interessengebiete: Deutscher 
Idealismus und Schlesische 

Philosophie.

Philoso-
phie

Prof. Dr. habil.  
Leon Miodoński

Der Schlesische Gedanke in der Philosophie, den wir mit 
Jakob Böhme, der Schlesischen Mystik und philosophi-
schen Dichtern wie Angelus Silesius oder Martin Opitz 
in Verbindung bringen, resultieren zum einen aus recht 
komplexen intellektuellen Prozessen, die speziell Schle-
sien betreffen, zum anderen aus allgemeinen Denkrich-
tungen, für die sowohl die Reformation, als auch die 
Renaissance eine eminente Bedeutung hatte. Man muss 
bedenken, dass in Schlesien proto reformatorische Bewe-
gungen wie die Hussiten, die Waldenser oder die der Begi-
nen und Begarden sehr präsent waren. In diesem Zusam-
menhang sind drei Perioden der Ausgestaltung des für 
Schlesien charakteristischen Gedankengutes erkennbar: 
(1) Die Renaissance und reformatorische Tendenzen um 
die Wende des 15. und 16. Jh., wofür der Versuch von Uni-
versitätsgründungen in Breslau und Liegnitz ein Beweis 
wäre. (2) Der sich durch das gesamte 16. Jh. hindurch 
entwickelnde und die Reformation unterstützende Hu-
manismus. (3) Die Mystik als spezifisch schlesische Rich-
tung in der Philosophie, die sich mit Beginn des 17. Jh. zu 
entwickeln beginnt.
Die Reformation hatte einen enormen Einfluss auf die 
kulturelle Entfaltung Schlesiens, einschließlich der Ent-
wicklung der Philosophie. Wir haben es nicht nur mit ei-
ner Teilung innerhalb des Christentums zu tun, sondern 
ein ebenso wichtiger Impuls waren die Renaissance und 
der Humanismus, der der reformatorischen Idee mehr 
Tiefe gab. Zwar begann die Renaissance in Italien im aus-
gehenden 15. Jh., aber ihre Rezeption fällt nördlich der Al-
pen, darunter in Schlesien, auf die erste Hälfte des 16. Jh.
Untersuchen wir also das Phänomen der Reformation 
unter Berücksichtigung des Humanismus und der viel-
schichtigen Zusammenhänge von Kultur, Kunst und 
Philosophie. In diesem Zusammenhang muss v.a. der er-
blühende Neuplatonismus der Florentiner Akademie und 
dessen herausragender Vertreter, der Humanist und Ge-
lehrte Marsilio Ficino (1433–1499), Autor der lateinischen 
Übersetzungen der Schriften Platons, des Corpus herme-
ticum, sowie neuplatonischer Schriften (Iamblichos von 
Chalkis, Proclos), berücksichtigt werden.
Es kann von zwei, sich in Details unterscheidenden, Rich-
tungen der Philosophie in der Renaissance gesprochen 
werden, nämlich des sich in Italien entwickelnden Na-
turalismus und des Platonismus, während nördlich der 
Alpen hermetische und mystische Themen (Agrippa von 
Netteshein, Paracelsus) bedeutend waren sowie radikal-
pietistische Tendenzen, deren Gedankengut in Schlesien 
durch Kaspar Schwenckfeld (1490–1561) vertreten ist, ur-
sprünglich ein Anhänger Martin Luthers, später jedoch 
sein entschiedener Gegner und Gründer der Schwenck-
felder, autonomer, schlesischer Religionsgemeinschaften. 
Ein weiteres Beispiel für den Pietistischen Radikalismus 
des 16. Jh. ist Valentin Weigel (1533–1588). Sich auf die ra-
dikale Reformation (Thomas Müntzer, Kaspar Schwenck-
feld) beziehend, ging er sowohl gegen die Fürsten als auch 

die lutherischen Theologen an. In seiner Konzeption der 
Philosophie verwies er jedoch auf den Neuplatonismus 
der Renaissance und zugleich auf die Tradition der deut-
schen Mystik (Meister Eckhart, Johannes Tauler). Seine 
außerordentliche Beliebtheit in Schlesien machte ihn zu 
einem der direkten Inspiratoren Böhmes und dessen An-
hängern.
Die Wittenberg und Leipzig entströmenden reformato-
rischen Gedanken, weitergegeben von Gelehrten und 
Studenten, fielen auf den vom Schlesischen Humanis-
mus gut bestellten Boden. Auf diese Weise standen in 
Breslau gleichzeitig mit dem Auftreten Luthers schon 
fast alle seiner Schriften zur Verfügung, reproduziert in 
der Druckerei des Adam Dyon. Die schlesischen Gelehr-
ten (Franz Faber, Georg von Logau, Ambrosius Moibanus) 
unterstützten die Reformation, aber zugleich hatte die 
politische Konstellation des Landes erheblichen Einfluss 
auf ihren weiteren Verlauf. 1526 fiel Schlesien endgültig 
unter die Herrschaft der Habsburger, was in der Konse-
quenz wiederum politische Spannungen zwischen den 
die Interessen der katholischen Kirche vertretenden 
Machthabern und den Herrschern der Fürstentümer, vor 
allem auf der Seite des Luthertums erzeugte. Diese Eigen-
art politischer Dialektik schuf in dieser Gegend die Rah-
menbedingungen für das Nebeneinander von Katholiken 
und Protestanten. Mit Ausnahme des Dreißigjährigen 
Krieges fand sich stets ein modus vivendi.
Die sich als Folge der Reformation entwickelnden un-
terschiedlichen Formen der Spiritualität zeigen, welch 
einen wichtigen Ort kulturellen Austausches Schlesien 
darstellte. Die Hauptströmungen des Protestantismus 
und ihre intellektuellen Anführer neigten nur marginal 
zu einer exaltierten, visionären und mystischen Haltung. 
Das war eher die Domäne des Katholizismus und des 
klösterlichen Lebens, von dem der Protestantismus sich 
losgesagt hatte. Doch auch in Schlesien, sogar im rauen, 
asketischen Luthertum, entstanden klare Strömungen 
hinsichtlich der individuellen Erkenntnis Gottes als 
übernatürlicher und subjektiver Vorstellung.
Diese Tendenzen fanden ihren einzigartigen Vertreter 
in der Theosophie Jacob Böhmes und seiner Anhänger 
(Abraham von Franckenberg, Angelus Silesius, Daniel 
Czepko). Betrachtet man dieses Phänomen aus histo-
risch-kultureller Sicht, dann zeigt sich eine subtile und 
kontinuierliche Synthese verschiedener Werte. Diese in-
spirierte zu einer weiteren gestalterischen Welle, die ins-
besondere die Koexistenz der – vom Element des germani-
schen Bürgertums vertretenen – lutherischen Ansichten, 
der slawischen Mentalität – vertreten durch die Schlesier, 
und der Spiritualität der Zisterzienser – die seit Hunder-
ten von Jahren Haltung und Praxis der Frömmigkeit in 
Schlesien prägte – ermöglichte. Diese neue Qualität im 
Gedankengut könnte als eine wesentliche Dominante des 
Volkstums jenseits der offiziellen geistigen Strömungen 
und als ein die europäische Geisteswissenschaft berei-

                                           //500 Jahre Reformation



41

odprawiono w 1522 roku w legnickim kościele Marii Pan-
ny. Książę wprowadził Reformację na swoich ziemiach już 
w 1523 roku, kiedy to nakazał – podobnie jak rada miasta 
Wrocławia – głoszenie czystego Słowa Bożego. W 1542 
roku zaczęto stosować porządek kościelny odwołujący się 
jedynie do nauki Lutra, co spowodowało włączenie księ-
stwa legnicko-brzesko-wołowskiego do nurtu Wittenber-
skiego. Zatwierdzono też przepis o regularnym wizytowa-
niu parafii i szkół. Teologia miała wpływ na szkolnictwo. 
W 1526 roku książę otworzył w Legnicy pierwszy prote-

stancki uniwersytet w Europie.
Wszystkie wspomniane wydarzenia posiadały aspekt 
teologiczny. Gdyby Luter nie ogłosiłby wszystkich swo-
ich nauk, ówczesny świat wyglądałby zupełnie inaczej. 
Nie wiadomo jak rozwijałoby się szkolnictwo, jak daleko 
posunąłby się Kościół Rzymskokatolicki w głoszeniu od-
pustów, jak wyglądałaby świadomość religijna wielu osób. 
Idee głoszone przez Teologa z Wittenbergi oraz jego czyny, 
wywarły ogromny wpływ na ówczesną religijności, teolo-
gię i kulturę Europy, wprowadzając ją w czasy nowożytne. 

Filozofia
prof. dr hab.  

Leon Miodoński
Od roku 2002 profesor 

filozofii na Uniwersytecie 
Wrocławskim, Kierownik 

Zakładu Filozofii Niemieckiej 
i Pracowni Badań na Dziejami 

Filozofii na Śląsku; przez 
wiele lat sprawował funkcję 
dyrektora Instytutu Filozofii 

UWr; założyciel i przewodni-
czący Polsko-Niemieckiego 

Towarzystwa Filozoficznego; 
obszary zainteresowań: Ide-
alizm niemiecki oraz filozofia 

na Śląsku.  

Oryginalna myśl śląska, jaką kojarzymy z Jakobem Bo-
ehme, mistyką śląską i filozofującymi poetami (Angelus 
Silesius, Martin Opitz) była wynikiem dość złożonych 
procesów intelektualnych dotyczących samego Śląska, 
jak też  ogólnych tendencji myślowych, dla których klu-
czowe znaczenie miała zarówno reformacja, jak też re-
nesans. Nie sposób też zapomnieć, że na Śląsku bardzo 
mocno uwidoczniły się tendencje proto reformacyjne, jak 
husytyzm, ruch waldensów czy ruch beginek i begardów. 
W związku z tym można wyznaczyć trzy okresy kształto-
wania się specyfiki myśli śląskiej: 1. Renesans i tenden-
cje reformacyjne, przypadające na przełom XV i XVI  w., 
dla których wyznacznikiem byłaby próba założenia uni-
wersytetu we Wrocławiu i w Legnicy. 2. Humanizm ślą-
ski rozwijający się przez cały wiek XVI i zaangażowany 
w  służbę reformacji. 3. Mistyka jako specyficzna śląska 
filozofia, rozwijająca się od początku XVII w.
Reformacja miała ogromny wpływ na rozwój kulturowy 
Śląska, w tym na rozwój filozofii. Mamy bowiem wówczas 
do czynienia nie tylko z rozłamem w łonie chrześcijań-
stwa, ale równie ważnym impulsem był renesans oraz 
idea humanizmu, która nadawała mu głębszy sens. Re-
nesans konstytuował się co prawda pod koniec XV wie-
ku w Italii, ale jego recepcja na północ od Alp, w tym na 
Śląsku, przypadła na pierwszą połowę XVI w. Rozpatru-
jąc więc fenomen reformacji nie sposób postrzegać go 

radykalne, których egzemplifikacją na Śląsku była myśl 
Kaspara Schwenckfelda (1490–1561), początkowo zwo-
lennika Martina Lutra, w późniejszym zaś czasie jego za-
gorzałego przeciwnika i twórcę autonomicznej śląskiej 
zbiorowości religijnej – schwenkfeldystów. Innym przy-
kładem XVI wiecznego radykalizmu był Valentin Weigel 
(1533–1588). Nawiązując do radykalnej reformacji (Tho-
mas Müntzer, Kaspar Schwenckfeld) zwalczał on władzę 
książąt, jak i luterańskich teologów. Natomiast w swojej  
koncepcji filozofii odwoływał się do neoplatonizmu rene-
sansowego i jednocześnie do tradycji niemieckiej mistyki 
(Mistrz Eckhart, Johannes Tauler). Jego niezwykła popu-
larność na Śląsku, czyniła go jednym z bezpośrednich in-
spiratorów Jacoba Boehmego i jego zwolenników.
Idee reformacyjne, płynące z Wittenbergii oraz z Lipska, 
kolportowane przez uczonych i studentów, trafiały na po-
datny grunt dobrze już ugruntowanego humanizmu ślą-
skiego. W ten sposób, niemal równolegle z wystąpieniem 
Lutra, we Wrocławiu były już do dyspozycji wszystkie jego 
pisma, powielane w drukarni Adama Dyona. Uczeni ślą-
scy (Franz Faber, Georgius Logus, Ambrosius Moibanus) 
poparli reformację, ale jednocześnie konstelacja politycz-
na, w jakiej kraj się znajdował, wywarła istotny wpływ 
na dalszy jej przebieg. Otóż, w 1526 roku Śląsk przeszedł 
definitywnie pod panowanie Habsburgów, co w konse-
kwencji generowało napięcie polityczne między władzą, 
reprezentującą interes Kościoła katolickiego a władcami 
księstw śląskich, opowiadającymi się po stronie luterani-
zmu. Ta swoista polityczna dialektyka określiła warunki 
współistnienia na tym terenie katolików i protestantów. 
Z wyłączeniem wojny trzydziestoletniej, znajdowano za-
wsze jakiś modus vivendi.
Jak ważnym miejscem wymiany kulturowej był Śląsk, 
świadczą różne formy duchowości, jakie rozwinęły się 
w  wyniku reformacji. Główne nurty protestantyzmu 
oraz ich intelektualni przywódcy w znikomym tylko stop-
niu skłaniali się do postaw egzaltowanych, wizjonerskich 
i mistycznych. Była to raczej domena katolicyzmu i życia 
monastycznego, od którego protestantyzm odszedł. Jed-
nakże na Śląsku, nawet w surowym, ascetycznym lutera-
nizmie pojawiły się wyraźne tendencje w kierunku zin-
dywidualizowanego poznania Boga, w ponadnaturalnej 
i subiektywnej wizji.
Tendencje te uzyskały swoją niepowtarzalną postać 
w  teozofii Jacoba Boehmego i jego zwolenników (Abra-
ham von Franckenberg, Angelus Silesius, Daniel Czepko). 
Jeśli na  ten fenomen spojrzeć z perspektywy historyczno-

-kulturowej, wówczas ujawnia się subtelna i wielowieko-
wa synteza rozmaitych wartości, jakie przyniosły ze sobą 
kolejne fale kolonizacji, w szczególności zaś współistnie-
nie postawy luterańskiej, reprezentowanej przez żywioł 
germańskiego mieszczaństwa, słowiańskiej mentalności, 
reprezentowanej przez lud śląski oraz duchowości cy-
sterskiej, która od setek lat kształtowała postawy i prak-
tyki pobożnościowe na Śląsku. Tę nową jakość można by 

bez idei humanizmu oraz złożonego kompleksu kultury, 
sztuki i filozofii. W tym kontekście należy mieć na uwa-
dze przede wszystkim neoplatonizm, rozwijający się w 
Akademii Platońskiej we Florencji i jego wybitnego przed-
stawiciela, humanistę i uczonego, Marsilio Ficino (1433–
1499), autora łacińskich przekładów pism Platona, Corpus 
hermeticum, jak również pism neoplatońskich (Jamblich, 
Proklos). 
Można mówić o dwóch nieco odmiennych typach filozo-
fii renesansu, mianowicie w Italii rozwinęła się filozofia 
przyrody i platonizm, natomiast na północ od Alp duże 
znaczenie miały wątki hermetyczne i mistyczne (Agrip-
pa von Netteshein, Paracelsus), jak również tendencje 

POŁOŻENIE ŚLĄSKA NA STYKU 
RÓŻNORODNYCH NURTÓW  
INTELEKTUALNYCH DOPROWADZIŁO  
DO POWSTANIA CHARAKTERYSTYCZNYCH 
DLA TEGO REGIONU FORM DUCHOWOŚCI, 
KTÓRE MOŻNA OKREŚLIĆ WSPÓLNYM  
MIANEM MISTYKI ŚLĄSKIEJ



42 Christophoribote

cherndes Moment beschrieben werden. Die Schlesische 
Mystik war also bis zum Grund in der örtlichen Spiritua-
lität verankert, für die nicht sach- und vernunftbezogene 
Beziehungen die grundlegende Rolle spielten, sondern 
die subjektiven Verhältnisse – der Wille und das Gefühl 

– als Prädisponsition des Subjektes zur gemeinsamen Mit-
bestimmung der Form der Realität.
 Die Gedankenwelt Jacob Böhmes korrespondierte auch 
mit dem im Zeitalter Rudolf II. (1552–1612; Kaiser des 
Heiligen Römischen Reichs und König von Böhmen) herr-
schenden Geist der Philosophie, der die bereits aus der 
Renaissance stammenden neuplatonischen Elemente des 
Naturalismus und der Magie des Natürlichen mit dem 
Alchemismus, der Hermetik, der Kabbala und der Tra-
dition der christlichen Mystik verband. Unter anderem 

entschied die universalistische, theosophisch-pansophi-
sche Dimension des Denkens Böhmes darüber, dass seine 
Arbeiten sehr bald nicht nur Anerkennung in Schlesien, 
sondern auch in ganz Europa genossen: Zunächst in den 
Niederlanden und später auch in England. Innerhalb 
des Heiligen Römischen Reiches war dieser Einfluss be-
sonders gewichtig. Erstens trug er zur Entwicklung des 
sogenannten Radikalen Pietismus (Gottfried Arnold) 
bei; zweitens war er von erheblicher Bedeutung für die 
Schwäbische Mystik (Friedrich Oetinger) und dadurch 
für den Deutschen Idealismus (Baader, Schelling, Hegel).
Wenn wir uns jedoch nur auf diese beiden Gründe be-
schränken, muss die Schlesische Mystik in der Form, die 
Jacob Böhme und seine Schüler ihr verliehen, als außer-
gewöhnliches geistiges Phänomen angesehen werden.

                                           //500 Jahre Reformation

Literatur
Dr. Joanna Giel

Doktor für Geisteswissen-
schaften im Fachbereich 

Literaturwissenschaft; seit 
2010 am Institut für Philoso-

phie der Universität Wrocław 
in der Forschungsstelle für 

schlesische Philosophie. Die 
wichtigsten Buchpublikatio-

nen: „Das literarische Werk 
Paul Weidmanns zwischen 

Josephinismus und deutscher 
Aufklärung” (Wien 2013), 

„Ernst Cassirer: Zwischen 
Mythos und Wissenschaft” 

(Wrocław 2015), „Eduard 
Hanslick, »Vom Musikalisch-

-Schönen« - Übersetzung 
und Kommentar“ (im Druck). 

Das tiefe Erleben geistig-religiöser Fragen in Schlesien 
geborener Schriftsteller und Dichter zeigt sich in zahl-
reichen, hier entstandenen Gesang- und Gebetbüchern. 
Der Reichtum an frühen evangelischen Liedern beweist, 
dass die Reformation in Schlesien starken Widerhall 
in der Literatur fand. Bereits im Jahr 1523 kam der mit 
Luther befreundete Johann Hess nach Breslau und hielt 
am 25. Oktober eine Predigt in lutherischem Geist in der 
Kirche St. Maria-Magdalena. Im April des folgenden Jah-
res leitete er eine zweitägige Disputation über Bedeutung 
und Wesen der Liturgie. Diese Ereignisse trugen dazu bei, 
dass die kirchliche Obrigkeit in Breslau sich allmählich 
dem reformatorischen Geist und Änderungen im Sinne 
Luthers öffnete. 
Ein Beispiel dafür, dass die Reformation in Schlesien auf 
fruchtbaren Boden fiel, ist der in Neiße geborene Michael 
Weiße (ca. 1488–1534). Verfolgung zwang ihn dazu, seine 
Heimat zu verlassen. Er fand Zuflucht in Litomyšl bei den 
Böhmischen Brüdern, für die er ein Zeichen des neuen 
Geistes wurde. Bald wurde Weiße als Übersetzer böhmi-
scher Lieder in das Deutsche bekannt – die Krönung sei-
ner Übersetzungstätigkeit war das Gesangbuch Ein New 
Geseng buchlen (1531). Dieses Gesangbuch – eine Art des 
Glaubensbekenntnisses der Böhmischen Brüder – sollte 

ihnen den Weg zur deutschen Reformation bahnen. In der 
Übersetzung von Weiße wurden die Lieder breit rezipiert. 
Den Höhepunkt des Barocks in der Literatur kennzeichnet 
das Schaffen von Andreas Gryphius (1616–1664), dessen 
Leben mit den tragischen Ereignissen des Dreißigjähri-
gen Kriegs eng verflochten war: Neun Jahre verbrachte 
er durch Europa wandernd, in deren Folge eine Reihe ly-
rischer und dramatischer Werke entstand, die dem Dich-
ter zu internationalem Ansehen verschafften. Gryphius 
erhielt einen Ruf an die calvinistischen Universitäten 
in Heidelberg und Frankfurt a. d. Oder, nahm jedoch die 
Professuren nicht an, sondern wählte ein Leben im hei-
mischen Glogau. Sowohl im Hinblick auf seine – in jesuiti-
scher Tradition gehaltenen – dramatischen Texte, als auch 
hinsichtlich seiner poetischen Werke, gehört Gryphius 
zu den hervorragendsten Vertretern seiner Epoche. Der 
Vanitas-Gedanke kommt etwa in dem Gedicht Befiehl du 
deine Wege zum Ausdruck, wo das diesseitige Leben als ein 
Jammertal bezeichnet wird. Noch stärker artikuliert sich 
die Überzeugung von der Nichtigkeit des menschlichen 
Lebens in den Versen von Nun ruhen alle Wälder: „Was sind 
doch alle Sachen, die uns so trotzig machen, als Tand und 
Nichtigkeit? Was ist des Menschen Leben? Er muß in Un-
ruh schweben als wie ein Schattenspiel der Zeit?”.
Als Folge des Dreißigjährigen Kriegs entstanden in der 
zweiten Hälfte des 17. Jh. verhältnismäßig wenige Lieder 
und Gedichte. Der Krieg verursachte nicht nur große Ver-
wüstungen in den in die Kampfhandlungen verwickelten 
Ländern, sondern führte auch zu einer Krise der christ-
lichen, moralischen Haltung. Der Westfälische Friede 
(1648) sollte zwar religiöse Gleichberechtigung gewähr-
leisten, was sich jedoch in der Praxis ganz anders gestalte-
te. Die im Namen der Habsburger Monarchie breit durch-
geführte Rekatholisierung Schlesiens und die Förderung 
katholischer Frömmigkeit führten zu Verfolgungen der 
Lutheraner in Schlesien. Infolge von Zwangsbekehrun-
gen flüchteten Lutheraner in andere deutschsprachige 
Länder. Der Katholizismus und der Protestantismus bil-
deten zwei sich diametral gegenüberstehende Modelle 
der Religiosität, was zu etlichen Konflikten führte. Erst 
ein halbes Jahrhundert später, in Folge der Altranstädter 
Konvention (1707), kam es zum allmählichen Abbau die-
ser Konflikte. 
Die religiösen Spannungen in Schlesien spiegeln sich 
auch in der Biographie und im Schaffen Johannes Scheff-
lers wider, genannt Angelus Silesius (1624–1677). Sowohl 
zu Hause als auch in der Schule (dem Breslauer Elisabeth-
Gymnasium) erhielt Scheffler eine Erziehung im Geist 
lutherischer Gottesfürchtigkeit. Ähnlich wie andere 
schlesische Lutheraner begab er sich 1644 nach Holland, 

4



43

określić jako znacząca dominantę elementu ludowego, 
rozprzestrzeniającego się poza oficjalnym obiegiem inte-
lektualnym i wzbogacanego elementem europejskiej kul-
tury uczonej. Mistyka śląska była więc w swej najgłębszej 
warstwie, zakotwiczona w duchowości śląskiej, dla której 
zasadniczą rolę grały nie relacje przedmiotowe, rozumo-
we, ale relacje podmiotowe – wola i uczucie – jako predys-
ponujące podmiot do współokreślania kształtu rzeczywi-
stości.
Myśl Jacoba Boehmego korespondowała także z duchem 
filozofii uprawianej w epoce Rudolfa II Habsburga (1552-
1612; cesarz rzymski, król Czech), a mianowicie łączyły 
się wówczas ze sobą elementy uprawianej już od rene-
sansu neoplatońskiej filozofii natury i magii naturalnej 
z myślą alchemiczną, hermetyzmem, kabalistyką chrze-

ścijańską i tradycją mistyki. Między innymi ten uniwer-
salistyczny, teozoficzno-pansoficzny wymiar myśli Bo-
ehmego zadecydował o tym, że jego prace bardzo szybko 
znalazły uznanie nie tylko na Śląsku, ale w całej Europie: 
najpierw w Niderlandach, później zaś w Anglii. Na tere-
nie Cesarstwa wpływ ten miał charakter szczególnie do-
niosły. Po pierwsze dlatego, że przyczynił się do rozwoju  
tak zwanego radykalnego pietyzmu (Gottfried Arnold). 
Po drugie zaś miał doniosłe znaczenie dla mistyki szwab-
skiej (Friedrich Oetinger), a za jej pośrednictwem dla ide-
alizmu niemieckiego (Schelling, Baader, Hegel).
Ograniczając się choćby tylko do tych dwóch powodów, 
mistykę śląską w postaci, jaką nadał jej Jacob Boehme 
i  jego uczniowie, należny uznać za wyjątkowe zjawisko 
intelektualne.

Literatura
dr Joanna Giel

Doktor nauk humanistycz-
nych w zakresie literatu-

roznawstwa; od roku 2010 
pracuje w Instytucie Filozofii 
Uniwersytetu Wrocławskie-

go w Pracowni Badań nad 
Dziejami Filozofii na Śląsku. 

Najważniejsze publikacje 
książkowe: „Das literari-

sche Werk Paul Weidmanns 
zwischen Josephinismus und 
deutscher Aufklärung” (Wie-

deń 2013), „Ernst Cassirer: 
Zwischen Mythos und Wis-
senschaft” (Wrocław 2015), 

„Eduard Hanslick, «O pięknie 
muzycznym» – komentarz 

i przekład” (w druku).

Wyrazem głębokiego przeżywania kwestii duchowo-reli-
gijnych przez urodzonych na Śląsku pisarzy i poetów, są 
liczne śpiewniki i modlitewniki powstałe w tym regionie. 
Bogactwo wczesnych pieśni ewangelickich w śląskich 
śpiewnikach dowodzi, jak szerokim echem odbiła się w 
literaturze Reformacja na Śląsku. Już w roku 1523 przy-
był do Wrocławia zaprzyjaźniony z Lutrem Johann Hess, 
by 25 października wygłosić w kościele Św. Marii Magda-
leny kazanie w duchu reformatorskim. W kwietniu na-
stępnego roku, w kościele Świętych Stanisława, Wacława 
i Doroty, Hess poprowadził dwudniową dysputę na temat 
znaczenia oraz istoty liturgii. Poprzez te wydarzenia wła-
dze kościelne we Wrocławiu stopniowo ulegały wpływom 
nowego ducha i skłaniały się ku zmianom o charakterze 
luterańskim. 
Przykładem na to, że zapoczątkowana przez Lutra Re-
formacja znalazła na Śląsku płodny grunt, jest postać 
urodzonego w Nysie Michaela Weiße (ok. 1488–1534). Na 
skutek prześladowań był on zmuszony opuścić rodzin-
ne tereny. Znalazł schronienie w Litomyślu u braci cze-
skich, dla których stał się uosobieniem nowego ducha. Już 
wkrótce Weiße zasłynął jako tłumacz pieśni czeskich na 
język niemiecki – zwieńczeniem jego pracy translator-
skiej był śpiewnik Ein New Geseng buchlen z 1531 roku. 
Śpiewnik ten, jako pewnego rodzaju wyznanie wiary 
braci czeskich, miał utorować im drogę ku niemieckiej 
Reformacji. Pieśni w tłumaczeniu Weißego spotkały się 
z szeroką recepcją.
Jako moment kulminacyjny epoki baroku należy postrze-
gać twórczość Andreasa Gryphiusa (1616–1664), którego 
osobista historia splotła się z tragicznymi wydarzeniami 
wojny trzydziestoletniej. Jego życie było wędrówką po 
Europie, trwającą dziewięć lat. Jej wynikiem był szereg 
utworów lirycznych i dramatycznych, które zapewniły 
poecie międzynarodową sławę. Gryphius otrzymał pro-
pozycję profesury na uniwersytetach kalwińskich w He-
idelbergu i we Frankfurcie nad Odrą. Stanowisk tych nie 
przyjął, a wybrał życie w rodzinnym Głogowie. Zarówno 
pod względem utworów dramatycznych, pisanych w tra-
dycji jezuickiej, jak i pod względem utworów poetyckich 
Gryphius należy do najwybitniejszych przedstawicieli 
literackiego baroku. Obecna w twórczości Gryphiusa ba-
rokowa „Vanitas-Gedanke” dochodzi do głosu przykłado-
wo w utworze  Zaufaj nowej drodze (Befiehl du deine Wege), 
gdzie życie doczesne zostaje nazwane doliną żałości (Jam-
mertal). Jeszcze silniej przeświadczenie o nicości ludzkie-
go życia artykułuje się w pieśni napisanej na okoliczność 
pochówku I tak spoczywają wszelkie lasy (Nun ruhen alle 
Wälder): „Czymże są wszelkie rzeczy, które nas hartują, jak 
[tylko] błahostką i nicością? Czymże jest życie człowieka? 

Musi on unosić się w niepokoju niczym złudzenie czasu”. 
Stosunkowo niewiele pieśni protestanckich pochodzi 
z okresu drugiej połowy XVII wieku, kiedy to wojna trzy-
dziestoletnia nie tylko doprowadziła do ogromnego spu-
stoszenia krajów w nią zaangażowanych, ale także spo-
wodowała kryzys w postawach moralnych chrześcijan. 
Zawarty w 1648 roku Pokój Westfalski miał gwaranto-
wać religijne równouprawnienie, tymczasem w praktyce 
wyglądało to zupełnie inaczej. Szeroko zakrojona przez 
Monarchię Habsburską rekatolizacja Śląska i „promocja” 
pobożności katolickiej przyczyniały się do prześladowań 
protestantów na Śląsku, czego następstwem były przy-
musowe konwersje na katolicyzm bądź opuszczanie Ślą-
ska przez ewangelików i szukanie schronienia w innych 
krajach niemieckich. Katolicyzm i protestantyzm stano-
wiły dwa diametralnie różne modele religijności, co pro-
wadziło do wielu konfliktów. Dopiero pół wieku później, 
na skutek zawartej w 1707 roku Ugody Altransztadzkiej 
nastąpiło stopniowe rozładowanie tych konfliktów.  
Odzwierciedleniem napięć religijnych, do jakich do-
chodziło na Śląsku, jest biografia i twórczość Johannesa 
Schefflera, zwanego Aniołem Ślązakiem (1624–1677). 
Zarówno w domu rodzinnym jak i w szkole (Gimnazjum 
św. Elżbiety) Scheffler otrzymał wykształcenie i naukę 
w duchu luterańskiej pobożności. Podążając tropem wie-
lu śląskich luteran udał się on w 1644 roku do Holandii, 
gdzie zamieszkał w Leyden, a następnie w Amsterdamie. 
Stanowiło to ważny moment w jego życiu. Amsterdam był 
wówczas silnym ośrodkiem ruchu mistycznego – to tam 
po raz pierwszy wydrukowano pisma teozoficzne Jakoba 
Böhme. W tym duchowym klimacie Scheffler coraz bar-
dziej oddalał się od luterańskiej religijności, wykazując 
skłonności ku nurtom mistycznym. W 1649 roku wrócił 
do rodzinnego Śląska i podjął posadę nadwornego lekarza 
Księcia Sylwiusza Nimroda Wittenberskiego w Oleśnicy. 
Tutaj też poznał Abrahama von Frankenberga, ucznia 
i  biografa Jacoba Böhmego, za pośrednictwem którego 
zacieśnił znajomość z czołowymi mistykami śląskimi, 
w tym z Danielem Czepko. Krytycyzm względem dogma-
tu luterańskiego, a także zainteresowania mistyczno-pie-
tystyczne Schefflera doprowadziły do tego, że popadł on 
w konflikt z przedstawicielami kościoła luterańskiego. 
Konsekwencją tego była konwersja na katolicyzm (1653). 
Kolejne lata to okres silnego, wręcz fanatycznego zaanga-
żowania Schefflera w działania kontrreformacyjne.
Pomimo tak zdecydowanego odejścia Schefflera od Ko-
ścioła luterańskiego, w śląskich śpiewnikach ewange-
lickich znajdujemy pieśni jego autorstwa, pochodzące 
prawdopodobnie z okresu przed jego konwersją. Są to pie-
śni opisujące akt „uświęcenia” [Heiligung], czyli takie-

4 | Links Andreas Gryphius, 
rechts Johannes Scheffler – 
Angelus Silesius.  
Po lewej Andreas Gryphius, 
po prawej Johannes 
Scheffler - Angelus Silesius. 
Fot.: Common Wikimedia



44 Christophoribote

ließ sich zunächst in Leyden nieder und anschließend 
in Amsterdam. Dies war eine wichtige Station seines 
Lebens, denn die Stadt war damals ein herausragendes 
Zentrum der mystischen Bewegung – dort wurden zum 
ersten Mal die theosofischen Schriften Jacob Böhmes ge-
druckt. In diesem geistigen Klima entfernte sich Scheff-
ler immer weiter vom lutherischen Religiositätsentwurf 
und zeigte einen Hang zu mystischen Strömungen. 1649 
kehrte er in das heimische Schlesien zurück und wurde 
Hofarzt des Herzogs Sylvius Nimrod von Wittenberg in 
Oels. Hier lernte er Abraham von Franckenberg kennen, 
den Schüler und Biographen Jacob Böhmes. Durch dessen 
Vermittlung lernte Scheffler führende schlesische Mysti-
ker kennen, unter ihnen Daniel Czepko. Schefflers Kritik 
am lutherischen Dogma und sein mystisch-pietistisches 
Interesse führten zu Konflikten mit den Vertretern der 
lutherischen Kirche. Aus diesem Grunde konvertierte 
er schließlich zum Katholizismus (1653) und engagierte 
sich in den folgenden Jahren verstärkt für die gegenre-
formatorischen Bestrebungen.  
Obwohl Scheffler sich so entschieden von der lutherischen 
Kirche abwandte, finden wir in evangelischen Gesang-
büchern zahlreiche seiner Texte, die wahrscheinlich aus 
der Zeit vor seiner Bekehrung zum Katholizismus stam-
men. Es sind vor allem Lieder, die die Heiligung zum The-
ma haben, also das geistliche Erlebnis des evangelischen 
Christen, demzufolge er sich von der Sünde abwendet und 
Jesus Christus findet. Dies wird auch als die Wiedergeburt 
bezeichnet. Scheffler beschreibt diese Wende mit folgen-
den Worten: „Ich lief verirrt und war verblendet, ich such-
te dich und fand dich nicht; ich hatte mich von dir gewen-
det und liebte das geschaffne Licht; nun aber ists durch 
dich geschehn, daß ich dich hab ersehn“. In einem ande-
ren Gedicht des Lyrikers – ebenfalls zur Heiligung – wird 
Jesus Christus zum lyrischen Ich. Die ersten Worte des Ge-
dichtes „Mir nach (…) mir nach, ihr Christen alle!” enthal-
ten die Forderung, dem Erlöser zu folgen, der das Licht und 

der Weg ist, und dessen Herz von Liebe erfüllt ist. 
Scheffler ist als Vorläufer des Pietismus anerkannt. Mit 
Recht machte darauf sein Biograph Georg Ellinger auf-
merksam: „Wäre Scheffler 30 Jahre später geboren wor-
den, er hätte seine geistige Heimat wahrscheinlich im 
Pietismus gefunden. Die Konventikel, aus denen er her-
vorgegangen ist, bilden eine Brücke zwischen der späte-
ren Mystik und dem Pietismus”. Letzterer bildete sich auf 
der Grundlage lutherischer Ordnung heraus, war aber in 
Hinsicht auf deren Dogmatik eine unerwünschte Erschei-
nung. Als supranaturalistische Bewegung war der Pietis-
mus, da er sich mystischen Erfahrungen öffnete, in der 
Nähe des Katholizismus angesiedelt. Pietistische Motive 
finden wir bei Dichtern wie Christian Gregor (1723–1801), 
Karl Heinrich von Bogatzky (1690–1774) oder Johann Si-
gismund Kunth (1700–1779). Ein gemeinsames Charakte-
ristikum ihrer Lieder ist die Überzeugung von der indivi-
duellen Erfahrung der Nähe Gottes wie auch die Wende 
zum geistigen Gefühlsleben. Im Zentrum der Gedichte 
stehen Betrachtungen über die Liebe; die mit dem Herzen 
assoziierten Gefühle bilden den Schlüssel zur Geistigkeit 
des Menschen.
Die pietistische Bewegung bildete in der evangelischen 
Kirche eine Art Bindeglied zwischen dem dogmatischen 
Luthertum und dem Katholizismus, der Erfahrungen my-
stischen Natur eher akzeptierte. Pietismus und Mystik 
sind einerseits als Phänomene zwischen der strengen 
lutherischen Doktrin und der katholischen Kirche anzu-
sehen, andererseits als typische Erscheinung des schle-
sischen Geisteslebens. Ihr Vorhandensein verdeutlicht 
die hier vorherrschende Vielseitigkeit der Spiritualität, 
was als Resultat der Berührung verschiedener Kulturen 
anzusehen ist. Die Multiethnizität und die damit einher-
gehende Multikulturalität Schlesiens schufen eine unge-
wöhnlich kreative Atmosphäre für die Entwicklung ver-
schiedener Formen geistigen Lebens, was sich auch in der 
Literatur widerspiegelt.

Musik
Dr. Stephan Aderhold

Geboren 1976, studierte in 
Rostock und Berlin Musikwis-
senschaft und Philosophie. Er 
wurde 2008 promoviert. Sein 
besonderes Interesse gilt der 

Musikgeschichte der Frie-
denskirche zu Schweidnitz, 
die zum UNESCO-Welterbe 

gehört.

Gesangbuch, Gemeindelied, geistliches Kampflied, Kan-
zelwegsingen – dies sind nur einige Vokabeln mittels derer 
der Einfluss der Musik auf die Reformation beschrieben 
wird. Bekannt ist, dass Luther den Gemeindegesang im 
Gottesdienst etablierte und sich auch dagegen wehrte, 
wenn die Gemeinde falsch sang: „Wollten sie [die Gemein-
de] ja brummen und murren, so sollten sie unter die Kühe 
und Schweine gehen, die würden ihnen wohl antworten“ 

– mit diesen drastischen Worten hat Luther schon 1545 sei-
ne Gemeinde auf die Wichtigkeit des melodischen Gesangs 
hingewiesen. Durch die Musik verbreitete Inhalte werden 
leichter wahrgenommen und memoriert. So trägt das ge-
sungene Gotteswort nicht nur zum Gotteslob bei, sondern 
hat auch eine wichtige pädagogische Funktion. 	
Die neue Lehre, oft die „uncatholische Confession” ge-
nannt, verbreitete sich daher auch musikalisch über 
Europa. Beim sogenannten Kanzelwegsingen ließen die 
Anhänger der Reformation ihre Gegenspieler sogar nicht 
mehr zu Wort kommen, da sie aus voller Überzeugung 
sangen und sangen und sangen…
Die vielen neuen Lieder mussten natürlich auch gedruckt 
werden: Das erste Breslauer Gesangbuch wurde 1525 von 
Adam Dyon gedruckt, trägt den Titel Eyn gesang Buchlein 
Geystlicher gesenge und enthält 21 Melodien. Luther ver-
fasste für diesen Druck die Vorrede und es findet sich dar-
in sein wichtiger Choral Ach Gott vom Himmel sieh dar-
ein und laß dich des erbarmen, den er 1523 mit Text und 
Melodie schuf. Dieses reformatorische Kampflied wurde 

von Johann Sebastian Bach als Grundlage seiner gleich-
namigen Kantate BWV 2 gewählt, und ebendiese Melodie 
nutzte auch Wolfgang Amadeus Mozart in seinem Sing-
spiel Die Zauberflöte in dem Gesang Der, welcher wandert 
diese Straße voll Beschwerden. Der Buchdrucker Adam 
Dyon verlegte in Breslau viele reformatorische Schrif-
ten und wurde aus diesem Grunde schon 1520 mit einem 
Druckverbot belegt. Die Ausbreitung der Reformation in 
Schlesien, auch und vor allem durch die Musik, war je-
doch durch solche Arbeitsverbote nicht aufzuhalten.
In Schweidnitz wurde 1571 von Samuel Hebel das erste 
evangelische Gesangbuch gedruckt. Ab 1572 wirkte als 
Kantor dort auch Joachim Sartorius, der Verfasser des 
Liedes Lobt Gott, den Herrn, ihr Heiden all, das bis heute 
im deutschen Gesangbuch (EG 293) zu finden ist. Wie be-
deutsam die „singende Reformation” war, lässt sich am 
Beispiel der Schweidnitzer Friedenskirche besonders gut 
studieren. Die schlesischen Friedenskirchen sind die drei 
einzigen evangelischen Kirchen, die im Westphälischen 
Frieden von 1648 nach der Rekatholisierung auf Drängen 
der schwedischen Regierung vom Habsburger Kaiser Fer-
dinand III. den protestantischen Schlesiern zugestanden 
wurden und die gottesdienstliche Versorgung großer 
Landstriche in einem überwiegend protestantischen Ge-
biet gewährleisten mussten. Aufgrund der o.g. Umstände 
ihrer Entstehungsgeschichte sind sie für das damalige 
Reich der katholischen Habsburger von historisch-religi-
öser, einzigartiger Bedeutung. Hätte man Schlesien nicht 

WAS DIE IN 
SCHLESIEN 
ENTSTANDE-
NEN LYRISCHEN 
TEXTE VERBIN-
DET, SIND DIE 
GEMEINSAMEN 
THEOLOGI-
SCHEN MOTIVE, 
WIE ETWA DIE 
VEREINIGUNG 
IM NAMEN JESU 
CHRISTI, DAS 
SPÜREN DER 
ANWESENHEIT 
DES HEILIGEN 
GEISTES ODER 
DIE CHRISTLICHE 
FREUDE

                                           //500 Jahre Reformation



45

go przeżycia duchowego ewangelika, w wyniku którego 
odwraca się on od grzechu i odnajduje Jezusa Chrystusa. 
Inaczej przeżycie to nazywane jest nowym narodzeniem. 
Scheffler opisuje ów przełom następującymi słowami: 

„Błądziłem i byłem zaślepiony, szukałem i nie znajdowa-
łem Cię; odwróciłem się od Ciebie i miłowałem sztuczne 
światło; teraz jednak poprzez Ciebie stało się to, że Cię 
ujrzałem”.  W innej pieśni Schefflera, napisanej również 
na okoliczność uświęcenia, podmiotem lirycznym jest Je-

zus Chrystus. Pierwsze słowa pieśni „Za mną (…) za mną, 
wszyscy Chrześcijanie!” zawierają wezwanie do podąża-
nia za Zbawicielem, który jest światłem i drogą, zaś jego 
serce jest pełne miłości. 
W Schefflerze upatruje się prekursora pietyzmu. Słusznie 
zwrócił na to uwagę biograf poety, Georg Ellinger: „Gdy-
by Scheffler urodził się 30 lat później, prawdopodobnie 
znalazłaby duchową ojczyznę w pietyźmie. Konwentykiel, 
z którego wyrósł, tworzy pomost między późniejszą mi-
styką a pietyzmem”. Pietyzm wykształcił się na gruncie 
porządku luterańskiego, ale z punktu widzenia dogmaty-
ki luterańskiej był zjawiskiem niepożądanym. Jako ruch 
supranaturalistyczny zdawał się być bliższy porządkowi 
katolickiemu, który otwierał się na doznania mistyczne. 
Wątków pietystycznych należy szukać między innymi u 
takich autorów śląskich jak Christian Gregor (1723–1801), 
Karl Heinrich von Bogatzky (1690–1774) oraz Johann Sie-
gismund Kunth (1700–1779). Wspólną cechą ich pieśni 
jest płynące przekonanie o indywidualnym doświadcza-
niu bliskości Boga oraz zwrot ku życiu duchowo-uczucio-
wemu. W pieśniach tych w centrum rozważań znajduje 
się miłość, zaś kojarzone z sercem uczucia stanowią klucz 
do religijności człowieka. 
Ruch pietystyczny w kościele ewangelickim stanowił 
rodzaj pomostu między dogmatycznym luteranizmem 
a katolicyzmem, który był bliższy akceptacji doznań na-
tury mistycznej. Pietyzm i mistykę należy uznać z jed-
nej strony jako fenomeny „pomiędzy” surową doktryną 
luterańską a Kościołem katolickim, z drugiej zaś strony 
jako właściwości duchowości śląskiej. Obecność piety-
zmu i mistyki na Śląsku dowodzi tego, jak wielowymia-
rowa była ta duchowość, co wynikało z faktu, że region 
ten stanowił miejsce styku różnorodnych kultur. Wielo-
etniczność oraz idąca wraz z nią wielokulturowość tych 
terenów powodowała istnienie tutaj niezwykle twórczej 
atmosfery dla rozwoju wszelkich form duchowości, które 
z kolei znajdowały odzwierciedlenie w literaturze.

Muzyka
dr Stephan Aderhold

Urodzony w 1976 r., studio-
wał muzykologię i filozofię 

w Rostocku i Berlinie. Obronił 
doktorat w 2008 r. Szczegól-

nie interesuje się muzycz-
nym dziedzictwem Kościoła 

Pokoju w Świdnicy.

Śpiewnik, pieśń, religijna pieśń mobilizująca do walki, 
„wyśpiewywanie ambony” (Kanzelwegsingen) – to tylko 
kilka określeń, za których pomocą opisuje się wpływ mu-
zyki na Reformację. Znanym jest, że Luter ustalił śpiew 
zboru w nabożeństwie i zabiegał o to, by nie fałszował: 

„jeśli chcą tak buczeć i szemrać, to niech między krowy i 
świnie idą, te im odpowiedzą” – tymi drastycznymi sło-
wami wskazywał Luter już w 1545 r. swojemu zborowi na 
znaczenie śpiewu. Treści przekazywane przez muzykę są 
łatwiej przyswajane i zapamiętywane. Tak więc śpiewane 
Słowo Boże nie tylko dołącza się do chwały Bożej, ale też 
pełni ważną funkcję pedagogiczną.		

„Nowa nauka”, często nazywana „konfesją niekatolic-
ką”, rozpowszechniała się więc też muzycznie w Europie. 
W  tak zwanym „wyśpiewywaniu ambony” zwolenni-
cy Reformacji nie dawali przeciwnikom dojść do głosu, 
z przekonaniem śpiewając, śpiewając, śpiewając…	
Licznie powstające pieśni wymagały oczywiście nowych 
publikacji. Pierwszy śpiewnik wrocławski został wyda-
ny przez Adama Doyona w 1525 r. Nosi tytuł Eyn gesang 
Buchlein Geystlicher gesenge [Śpiewnik pieśni duchow-
nych] i zawiera 21 melodii. Luter napisał do tego druku 
wstęp, zawiera on też jego ważny chorał Ach Boże spojrzyj 
z nieba już, którego tekst i melodię napisał w 1523 r. Ta 
reformacyjna pieśń bojowa została wybrana przez Jana 
Sebastiana Bacha na podstawę jego kantaty pod tym sa-
mym tytułem BWV 2, a melodii użył W. A. Mozart w Der, 
welcher wandert diese Straße voll Beschwerden, pisząc swój 
singspiel Czarodziejski flet. Drukarz Adam Dyon wyda-
wał we Wrocławiu wiele pism reformacyjnych, z tego 
względu został już w 1520 roku obłożony zakazem druku. 
Rozpowszechnienie się Reformacji na Śląsku, też i przede 
wszystkim przez muzykę, było mimo takich zakazów nie 
do zatrzymania.		
Pierwszy śpiewnik ewangelicki został wydrukowany 
w  Świdnicy w 1571 r. przez Samuela Hebla. Od 1572 r. 
czynny był tam jako kantor Joachim Sartorius, twórca 
pieśni Lobt Gott, den Herrn, ihr Heiden all, którą można do 
dziś znaleźć w niemieckim Śpiewniku Ewangelickim (EG 
293). Jak znacząca była „śpiewająca Reformacja“, można 

2 | Titelblatt des ersten 
Breslauer Gesangbuchs von 
1525. Universitätsbibliothek 
Breslau, Signatur 301513

5



46 Christophoribote

konfessionell befriedet, wäre ein erneutes Aufflammen 
der kriegerischen Auseinandersetzungen zu befürchten 
gewesen. Dass sie – Schweidnitz, Glogau und Jauer – nicht 
für immer bestehen sollten zeigen die Bedingungen der 
Habsburger: es durfte kein dauerhafter Stein verwendet 
und kein Glockenturm gebaut werden, sie waren außer-
halb der Stadtmauern und innerhalb eines Jahres zu er-
richten und die Gemeinde musste die Kosten selbst tragen. 
Darüber hinaus wurden – nicht nur den Schweidnitzer – 
Protestanten musikalische und akustische Restriktionen 
auferlegt. Es war z. B. das Singen evangelischen Liedguts 
innerhalb der Stadtmauern untersagt und es existierte 
bis 1708 keine Kurrende. Das Verbot von Glocken bedeu-
tete natürlich eine erhebliche Einschränkung der akusti-
schen Präsenz. Ein im Februar 1654 für die Schweidnitzer 
Kirche angeschafftes Geläut musste wieder abgegeben 
werden. Doch besonders schmerzte das Singverbot in-
nerhalb der Stadtmauern, mussten sich doch die Leichen-
prozessionen in aller Stille zum Friedhof bewegen. Es ist 
deshalb nicht verwunderlich, dass sich auf dem Friedens-
platz eine „laute” musikalische Kultur nachweisen lässt. 
Noch vor dem Bau der eigentlichen Friedenskirche musi-
zierte man in dem sog. „Gotteshüttlein“ mit zwei Orgeln 
und begleitete so umfänglich den Gemeindegesang.	
1657 schrieb Daniel Czepko von Reigersfeld – vermut-
lich für den ersten Gottesdienst in der fertiggestellten 
Schweidnitzer Friedenskirche – das Lied Mein Herz ist 
froh, mein Geist ist frei. Als bedeutender Dichter und Dra-
matiker verbrachte er den größten Teil seines Lebens in 
der Stadt am Riesengebirge und verfasste u. a. Kirchenge-
schichten zu Schweidnitz und Jauer. Obwohl insbesonde-
re die Bibliothek des Schweidnitzer Kantorats von Kriegs-
einflüssen weitestgehend verschont geblieben ist und aus 
diesem Grunde weite Forschungen ermöglicht, sind die 
ersten beiden Bände dieses Manuskripts verschollen. Der 

dritte wurde 2015 in der Staatsbibliothek zu Berlin wie-
der aufgefunden.		
Das Lied Czepkos gibt in idealtypischer Weise die In-
halte der Reformation wieder: in der ersten Strophe be-
nutzt Czepko das Wort „Freiheit” und in der zweiten und 
dritten Strophe spricht er dezidiert die Schweidnitzer 
Friedenskirche an, die den liturgischen Namen Zur Hei-
ligen Dreifaltigkeit trägt. Ab 1707, mit der Altranstädter 
Konvention, wurden allmählich auch die musikalischen 
Restriktionen, denen die Friedenskirchen unterworfen 
waren, aufgehoben. 1708 konnte der Glockenturm mit 
einem dreistimmigen Geläut gebaut werden und es wur-
de auch eine Kurrende gestattet. Dieser Schulchor ging 
von da an in der Stadt umher und sang an den Türen der 
protestantischen Haushalte Glaubenslieder. Diese neu 
gewonnene Freiheit wurde in der Schweidnitzer Kirchen-
ordnung, der Instructio, festgeschrieben. Dort ist zu le-
sen: „Soll [es] jedem Burger freÿstehen, einen eigenen Ge-
sang oder Arie zu erwählen, und Ihme singen lassen, so 
Sie [die Kurrende] auch willig Thun und befolgen sollen“. 
Auffällig auch hier ist der Gebrauch des Wortes „Frei-
heit“. Daneben wird in der Instructio auf das Verhalten 
des Chores Bezug genommen: „Sollen Sie allezeit auf der 
Straßen stille und modest gehen, nicht plaudern puerilia 
tractiren, und zu Winters=Zeit sich mit Schnee=Ballen 
exerciren, beÿ Straffe des Ausstoßens aus dem Choor“.	
Seit dem Jahr 1652 und bis auf den heutigen Tag wird in 
Schlesien nicht nur auf dem Friedensplatz in Schweidnitz 
zum Lobe Gottes gesungen und musiziert: St. Christophori 
ist – wie die Friedenskirche – mit zwei Orgeln ausgestattet! 
Die Reformation ist noch längst nicht abgeschlossen: Ihre 
Ideale sollten uns eine tägliche Aufforderung sein, gegen 
Intoleranz, Radikalisierung und Unmenschlichkeit zu 
kämpfen, und auch dagegen anzusingen. Deshalb ist die 
Reformation ohne Musik undenkbar. Soli Deo Gloria!

6 | Daniel Czepkos Lied 
Mein Herz ist froh, mein 
Geist ist frei, entnommen 
aus: Neu eingerichtetes 
Kirchen=Gesang=Buch, 
Hirschberg ca. 1710. 
Niedersächsische Staats- 
und Universitätsbibliothek 
Göttingen Signatur: 8 H E RIT I, 
13277, [VD 18 10924655]

Doktor der Kunstgeschichte, 
Dozent, Mitarbeiter an Mu-
seen, Kurator von Ausstel-

lungen, Leiter der Abteilung 
Ausstellungen und Werbung 
des Museums an der Weich-

sel in Kazimierz Dolny.

Kunstge-
schichte

Dr. Seweryn Kuter

Die Geisteskultur des Protestantismus konzentrierte 
sich von Anfang an auf das Wort Gottes und trug so zur 
Entwicklung des Schrifttums und der Literatur bei. Die 
bildende Kunst spielte hier eine eher untergeordnete Rol-
le, weil Gemälde und Skulpturen in der praktischen Aus-
übung des Glaubens – anders als in der katholischen Kunst 

– keine Funktion zu erfüllen hatten: Sie dienten allein dazu, 
didaktische, moralisierende und sich einzuprägende In-
halte ausdrucksstärker zu vermitteln. Die ideellen Grund-
voraussetzungen der protestantischen Kunst waren mit 
der Ablehnung hagiographischer Darstellungen [d.i. Dar-
stellung des Lebens von Heiligen], apokryphischer Motive 
und des Marienkultes vorgegeben. Umfassende, narrative 
Ausführungen, die das Leben der Heiligen veranschau-
lichten, außerkanonische biblischen Geschichten und 
die weitgefächerte marianische Ikonographie wichen 
Ausführungen von christologischem, allegorischem und 
emblematischem Charakter. Im Umfeld protestantischer 
Kunst wurde vor allem auf eschatologische Motive zu-
rückgegriffen, darunter besonders auf die Passionsge-
schichte, die das Leiden und die Kreuzigung Christi sowie 
das Letzte Abendmahl zeigen. Häufig ist eine Verbindung 
von alt- mit neutestamentlichen Themen zu beobachten, 
deren schönstes Beispiel die sog. Gesetzes- und Gnaden-
tafeln sind, die eine zusammenfassende Schilderung der 
Grundlagen lutherischer Theologie darstellen. Beliebt 
war es auch, Gestalten des Alten Testaments mit solchen 
aus den Evangelien zusammen abzubilden, wie z.B. Mose 
und Aaron, die – das alte Gesetz symbolisierend – auf die 
Apostel Petrus und Paulus blicken (vgl. die Figuren auf 

dem Altar der Friedenskirche zu Schweidnitz).
Der unmittelbare Einfluss lutherischen Gedankengutes 
auf die bildende Kunst wird anhand von Inschriften oder 
gar längerer Texte auf Gemälden und Stichen deutlich. 
Ursprünglich auf dem Rahmen platziert, sind sie später 
auf gemalten Banderolen oder eigens dafür vorgesehener 
Felder anzutreffen. Diese Beschriftungen sollten Inhal-
te auslegen, die plastisch nicht vollständig sichtbar ge-
macht werden konnten. Darüber hinaus implizierten sie 
die übergeordnete Aufgabe der Kunst, die in der Schilde-
rung des Wortes Gottes lag.
Die reformatorische Vereinfachung der Liturgie und die 
Reduzierung der Anzahl der Sakramente auf die Eucha-
ristie und die Taufe haben auch das kirchliche Interieur 
von Sakralbauten nachhaltig beeinflusst. Das Entstehen 
des sog. liturgischen Dreiklangs verliehen dem Altar, der 
Kanzel und dem Taufstein eine besondere Bedeutung. Die 
Gestaltung der zur Ausstattung von Kirchen bestimm-
ten Illustrationen und Skulpturen wurden baldigst den 
Grundaussagen der evangelischen Theologie unterge-
ordnet. Auf schlesischen Altären erschienen dann Dar-
stellungen mit neutestamentarischen Motiven, deren 
wichtigster Gegenstand die Kreuzigungsszene, die Auf-
erstehung oder Christi Himmelfahrt war. In der Predella 
hingegen – einer Art Box, die die Mensa (Altarplatte) mit 
dem Altaraufsatz verbindet – wurde meist die Szene des 
Letzten Abendmahls gezeigt. Die Taufsteine verzierten 
Künstler hier am häufigsten mit Motiven der Taufe Jesu 
im Jordan oder Jesus inmitten von Kindern. Auch an den 
Kanzeln sind für Schlesien typische Themen und Gestal-

                                           //500 Jahre Reformation

6



47

szczególnie dobrze zobaczyć na przykładzie świdnickiego 
Kościoła Pokoju.
Śląskie Kościoły Pokoju to trzy jedyne świątynie, na któ-
rych budowę zezwolił cesarz Ferdynand III, pod naci-
skiem rządu szwedzkiego po Pokoju Westfalskim w 1648 r. 
i rekatolicyzacji regionu. Musiały one zaspokoić potrze-
by religijne bardzo dużych obszarów na terenie przede 
wszystkim protestanckim. Ze względu na okoliczności 
i  historię powstania mają one szczególne historyczno-

-religijne znaczenie dla ówczesneo państwa katolickich 
Habsburgów. Jeśliby nie ułagodzonoby na Śląsku niepo-
kojów na tle religijnym, zachodziła obawa, że stałoby się 
to powodem kolejnych walk.
O tym, że Kościoły Pokoju – świdnicki, głogowski i jawor-
ski – nie miały być czymś trwałym, wskazują warunki 
postawione przez Habsburgów: nie wolno było użyć trwa-
łego kamienia, budować dzwonnic, budynki miały być 
postawione poza granicami miasta, wybudować je trzeba 
było w rok, a wszelkie koszty miał ponieść zbór.	
Ponadto nałożono na ewangelików – nie tylko świdnickich 

– ograniczenia związane z muzyką i wszelkimi dźwiękami. 
Na przykład śpiew ewangelickich pieśni w murach miej-
skich był zabroniony, do 1708 roku nie było też kurrendy.
Zakaz używania dzwonów znacząco ograniczał akustycz-
ną obecność w pejzażu miasta.
Dzwony sporządzone dla Kościoła Pokoju we Świdnicy 
w  1654 musiały zostać oddane. Szczególnie bolesny był 
jednak zakaz śpiewu w murach miejskich, kondukty po-
grzebowe musiały iść w całkowitej ciszy do cmentarza. 
Nie dziwi więc, że na Placu Pokoju da się wykazać ślady 

„głośnej” kultury muzycznej. Jeszcze przed budową kościo-
ła jako takiego, muzykowano w tak zwanej „chatce Bożej” 
na dwu organach i akompaniowano tak śpiewowi zboru.
W 1657 r. Daniel Czepko von Reigersfeld napisał – przy-
puszczalnie na pierwsze nabożeństwo w ukończonym Ko-

ściele Pokoju w Świdnicy – pieśń Mein Herz ist froh, mein 
Geist ist frei. Jako znaczący poeta i dramatopisarz spędził 
większą część swojego życia w mieście u podnóża Karko-
noszy i stworzył, między innymi, historię kościelną Świd-
nicy i Jawora. Jakkolwiek szczególnie bilbioteka świdnic-
kiego kantoratu oszczędzona została od strat wojennych 
i przez to umożliwia prowadzenie dalszych badań, dwa 
pierwsze tomy rękopisu zaginęły. Trzeci został odnalezio-
ny w 2015 r. w zbiorach Staatsbibliothek zu Berlin.
Pieśń Czepki oddaje idealnie treści reformacji: w pierw-
szej zwrotce używa wyrazu „wolność”, drugiej i trzeciej 
zwraca się zdecydowanie do do świdnickiego kościoła, 
który nosi liturgiczne wezwanie Trójcy Świętej. Od 1707 
r., wraz z ugodą altransztadzką, zawieszone zostały też 
restrykcje odnoszące się do muzyki. W 1708 r. można 
było wybudować trzydzwonową dzwonnicę, udzielono 
również zezwolenia na kurrendę. Chór szkolny chodził 
odtąd po mieście i śpiewał pod drzwiami protestanckich 
domów pieśni duchowne. Ta nowa wolność została wpi-
sana do świdnickiego porządku kościelnego, Instructio. 
Czytamy tam: „każdemu mieszczaninowi dowolnym ma 
być, wybrać swój śpiew czy pieśń, oni zaś [kurrenda] ma 
zaś to chętnie wykonać i zastosować się”. Zwraca uwagę 
wzmianka o wolności. Instructio porusza też zachowanie 
chóru: „Na ulicach mają iść cicho i skromnie, nie paplać 
czy dokazywać, w zimie mają się kulkami śnieżnymi nie 
ćwiczyć, pod groźbą usunięcia z chóru”.
Od roku 1652 aż do dziś na całym Śląsku, nie tylko na 
Placu Pokoju w Świdnicy, śpiewa się i muzykuje na Bożą 
chwałę: Kościół Św. Krzysztofa ma dwoje organów! Refor-
macja nie jest czymś skończonym: jej ideały winny być 
dla nas codziennym wezwaniem do walki przeciw nieto-
lerancji, radykalizmowi i odczłowieczeniu, ale też do tego, 
by przeciw temu śpiewać. Dlatego nie do pomyślenia jest 
reformacja bez muzyki. Soli Deo Gloria!

CHORAŁ  
Z LITERACKIM 
TEKSTEM  
OSADZONYM 
W TREŚCI BIBLII, 
JEST TYPOWĄ 
FORMĄ PIEŚNI 
KOŚCIOŁA LU-
TERAŃSKIEGO. 
KOŚCIOŁO-
WI KALWIŃ-
SKIEMU ZA-
WDZIĘCZAMY 
NATOMIAST 
MUZYCZNE 
I POETYCKIE 
OPRACOWANIA 
150 PSALMÓW

Historyk sztuki, wykładowca, 
muzealnik, kurator wystaw, 

kierownik Działu Wystaw 
i Promocji Muzeum Nad-

wiślańskiego w Kazimierzu 
Dolnym.

Historia 
sztuki

dr Seweryn Kuter

Kultura umysłowa protestantyzmu od samego począt-
ku koncentrowała się na Słowie, przyczyniając się do 
rozwoju piśmiennictwa i literatury. Sztuki plastyczne 
odgrywały w niej rolę drugorzędną, gdyż obrazy i rzeź-
by nie pełniły funkcji kultowych, tak jak w sztuce kato-
lickiej, a  jedynie miały za zadanie wzmacniać przekaz 
dydaktyczny, moralizatorski i upamiętniający. Założenia 
ideowe sztuki protestanckiej podyktowane były odrzu-
ceniem wątków hagiograficznych, motywów apokryficz-
nych i kultu maryjnego. Rozbudowane przedstawienia 
narracyjne ukazujące żywoty świętych, niekanoniczne 
opowieści biblijne i obszerną ikonografię maryjna ustąpi-
ły miejsca przedstawieniom o charakterze chrystologicz-
nym, alegorycznym i emblematycznym. W kręgu sztuki 
protestanckiej artyści sięgali przede wszystkim po wątki 
eschatologiczne, w tym głównie sceny pasyjne, ukazujące 
mękę i ukrzyżowanie Chrystusa oraz Ostatnią Wieczerzę. 
Powszechnym zabiegiem stało się również typologiczne 
zestawianie tematów nowo- i starotestamentowych, cze-
go najlepszym przykładem są tzw. Tablice Prawa i Łaski, 
stanowiące wykładnię założeń teologii wyznania lute-
rańskiego. Chętnie zestawiano także postaci starotesta-
mentowe z ewangelicznymi np. Mojżesza i Aarona – sym-
bolizujących dawne Prawo, z wizerunkami Świętych 
Piotra i Pawła – odnoszącymi się wyraźnie do Nowego Te-
stamentu (figury na ołtarzu Kościoła Pokoju w Świdnicy). 
Bezpośrednim wpływem myśli luterańskiej na sztuki 
plastyczne było wprowadzenie w obręb obrazów i rycin 
napisów, czy nawet dłuższych tekstów. Umieszczane były 
początkowo na ramach, następnie na malowanych ban-

7 | „Deckenmalerei 
„Abraham opfert Isaak“ 
mit der Inschrift 4. 
Esra 2,34f (Introit zu 
Missae da Requiem), 
Dreifaltigkeitskirche 
Rothsürben. Fresk 
„Abraham skada w ofierze 
Izaaka” z wersetem  
z 4. Księgi Ezdrasza 2, 
34 (introit z Missa da 
Requiem). Fot.: AvK7



48 Christophoribote                                           //500 Jahre Reformation

ten festzustellen: Die beste Bearbeitung eines solchen 
ikonographischen Programms stammt von Matthäus 
Knote aus Liegnitz, der 1670 das Dekor für die Kanzel der 
Friedenskirche in Jauer (Jawor) schuf. Deren Korpus, als 
dessen Träger ein Engel – ein aufgeschlagenes Buch mit 
den Worten „Das ewige Evangelium“ haltend – fungiert, 
schmücken Figuren der vier Evangelisten mit den ihnen 
zugeordneten Symbolen, weiterhin Moses mit den Tafeln 
der Zehn Gebote sowie Johannes des Täufers. Auf dem 
Schalldeckel sind sechs Engel platziert, die von einer Figur 
des Auferstandenen gekrönt werden und an der Balustra-
de finden sich Ansichten der Apostel Petrus und Paulus.
Die Einrichtung evangelischer Kirchen wurde von Em-
poren komplettiert, die vorwiegend mit biblischen Sze-
nen verziert waren. Diese Bilder veranschaulichten oft 
die Predigten der Geistlichen. Gehaltvolle Gemälde sind 
beispielsweise auf die Brüstungen in der Friedenskirche 
zu Jauer aufgetragen. Dieser reichhaltige Zyklus stellt 
typologisch Szenen des Alten und des Neuen Testaments 
zusammen und ergänzt ihren Aussagegehalt mittels alle-
gorischer und emblematischer Elemente. An dieser Stelle 
soll nicht unerwähnt bleiben, dass die protestantische 
Kunst sich gerne personifizierter Interpretationen der 
Tugenden bediente, als deren Beispiel hier das Pastoren-
gestühl in dem genannten Kirchbau diene.
Vielfältige, theologisch-moralisierende Programme fin-
den sich auch unter den schlesischen Wandmalereien, als 
deren berühmtestes Beispiel die Fresken in der – heute 
römisch-katholischen – Dreifaltigkeitskirche in Rothsür-
ben (Żórawina; erbaut zu Beginn des 17. Jh.) zu nennen ist. 
Den Vorraum zieren alttestamentarische Szenerien, u.a. 
ein Medaillon zur Erbsünde, während im Kirchenschiff 
ein zweiteiliges Bildnis des Jüngsten Gerichts zu sehen ist, 

welches von Szenerien zu den klugen und törichten Jung-
frauen umgeben ist. Der Altarraum hat Wandmalereien 
zur Heiligen Dreifaltigkeit und den vier Evangelisten. In 
der schlesischen Kunst kommen häufig Evangelisten und 
der Apostel in der Rolle der Zeugen Christi vor, die die 
biblische Abstammung der reformierten Kirche belegen. 
Der ideologische Ausdruck der Malereien in Rothsürben 
veranschaulicht den Gläubigen den Weg zur Erlösung; 
die Sinnbilder beziehen sich auf die grundlegenden Glau-
bensakte: die klugen Jungfrauen verweisen auf die Kar-
dinaltugenden, die törichten hingegen auf Sünde und 
Verfehlung, und der Ausschnitt zum Jüngsten Gericht 
führt dem Betrachter die Konsequenzen irdischer Ent-
scheidungen vor Augen.
Der Einfluss der Reformation auf die Kunst ist auch in 
Bezug auf die Beigaben zu Begräbnissen feststellbar, zu 
denen Epitaphe, Grabmale, Tafeln und andere, an den 
Verstorbenen erinnernde Zusätze gehören. In der Innen-
ausstattung evangelischer Kirchen gewannen Epitaphe, 
also reich ausgeschmückte Tafeln, die dem Gedenken be-
rühmter und ehrbarer Persönlichkeiten gewidmet sind, 
hohen Aussagewert. Während die Gemeinde versammelt 
ist, rufen sie in symbolhafter Art und Weise die Anwesen-
heit des Toten herbei und unterstreichen das allgemeine 
Priestertum aller Gläubigen. Eine vergleichbare Aufgabe 
haben die Galerien mit Porträts ehemaliger Pröpste. 
Das Auftreten der Reformation veränderte die Kultur-
landschaft Europas – einschließlich Schlesiens –  für im-
mer, und trug zu Bereicherung und Differenzierung bei. 
Die Reformation verwandelte auch das Antlitz sakraler 
Kunst, indem sie ihr im Bereich des lutherischen Glaubens 
neue Aufgaben und Bedeutung verlieh. Sie wandelte sich 
zu einer Art Spiegel, der v.a. das Wort Gottes wiedergab.

8 |  Außenansicht der 
Dreifaltigkeitskirche 
Rothsürben. Kościół Świętej 
Trójcy w Żórawinie. Fot.: AvK
9 | Doppelmedaillon 
an der Kirchendecke in 
Rothsürben: „Das Jüngste 
Gericht“. Fresk sufitowy 
„Sąd ostateczny”. Fot.: AvK

8



49

derolach lub nawet na wyodrębnionych specjalnie kwa-
terach. Napisy miały za zadanie objaśniać treści, których 
nie dało się w pełni zobrazować plastycznie. Implikowały 
ponadto nadrzędną funkcję sztuki, jaką było obrazowa-
nie Słowa Bożego.
Reformacyjne uproszczenie liturgii oraz zredukowanie 
ilości sakramentów do Eucharystii i Chrztu miały wyraź-
ny wpływ na zmiany zachodzące w obrębie wyposażenia 
kościołów. Ukonstytuowanie się tzw. „trójdźwięku litur-
gicznego” spowodowało nadanie szczególnej roli ołtarzo-
wi, ambonie i chrzcielnicy. Wystrój malarski i rzeźbiarski 
akcentowanych od tej pory elementów wyposażenia pod-
porządkowano szybko założeniom teologii protestanckiej. 
Na śląskich ołtarzach zaczęły pojawiać się zatem motywy 
nowotestamentowe, przy czym rolę przedstawienia głów-
nego pełniła zazwyczaj scena Ukrzyżowania, Zmartwych-
wstania lub Wniebowstąpienia Chrystusa. Natomiast na 
predelli – elemencie w formie skrzyni łączącej nastawę 
(szafę) ołtarzową z mensą (stołem ołtarzowym) – umiesz-
czano przeważnie scenę Ostatniej Wieczerzy. W przypad-
ku dekoracji chrzcielnic śląscy artyści sięgali najczęściej 
po temat chrztu Chrystusa w Jordanie lub motyw Chry-
stusa wśród dzieci. Również w przypadku ambon możemy 
wyodrębnić typowy dla Śląska zestaw tematów i postaci. 
Najlepszą ilustrację takiego programu ikonograficznego 
stanowi dekoracja ambony z Kościoła Pokoju w Jaworze, 
którą wykonał w 1670 r. Matthäusa Knote z Legnicy. Kosz 
jaworskiej ambony zdobią figury czterech Ewangelistów, 
Mojżesza oraz Jana Chrzciciela. Baldachim wieńczą posta-
cie aniołów oraz figura Chrystusa Zmartwychwstałego. 
Na bramce ambony z kolei dostrzegamy figury Świętych 
Piotra i Pawła.
Uzupełnieniem wyposażenia kościołów protestanckich 
były empory, które dekorowano najczęściej scenami 
biblijnymi. Obrazy te stanowiły często ilustracje do ka-
zań głoszonych przez duchownych. Rozbudowane cykle 
przedstawieniowe umieszczano na parapetach empor, 
tak jak ma to miejsce w Kościele Pokoju w Jaworze. Okaza-
łe serie ujęć zestawia ze sobą typologicznie sceny z Nowe-
go i Starego Testamentu, wzbogacając ich wymowę przed-
stawieniami alegorycznymi i emblematami. Warto tutaj 
zauważyć, że sztuka protestancka chętnie posługiwała 
się również personifikacjami cnót, czego przykładem jest 
loża pastorów z kościoła w Jaworze.
Bogate programy teologiczno-moralizatorskie umiesz-
czane były także na śląskich malowidłach ściennych.  
Najsłynniejszym przykładem są freski pokrywające skle-
pienie kościoła Trójcy Świętej w Żórawinie (początek XVII 
wieku). Przedsionek dekorują sceny starotestamentowe, 
m.in. medalion z przedstawieniem grzechu pierworod-
nego, natomiast w nawie widnieje rozdzielony na dwie 
części Sąd Ostateczny, otoczony wizerunkami Panien 
Mądrych i Głupich. W prezbiterium umieszczone zostały 
malowidła ukazujące Trójcę Świętą oraz czterech Ewan-
gelistów. Pojawiające się często w sztuce śląskiej wize-
runki Ewangelistów i Apostołów pełniły rolę „świadków 
Chrystusa”, potwierdzających biblijny rodowód zrefor-
mowanego Kościoła. Wymowa ideologiczna malowideł 
w Żórawinie obrazowała wiernym drogę do zbawienia – 
emblematy odnosiły się do głównych aktów wiary, Panny 
Mądre wskazywały na cnoty kardynalne, Głupie zaś na 
grzechy i przewinienia, natomiast scena Sądu uzmysła-
wiała konsekwencje ziemskich wyborów.
Wpływ Reformacji na sztukę widoczny jest także w za-
kresie sztuki sepulkralnej, na którą składały się epitafia, 
nagrobki, tablice i inne przedmioty mające na celu upa-
miętnienie postaci zmarłych. W wyposażeniu kościołów 
protestanckich dużego znaczenia nabrały epitafia, czyli 

bogato zdobione tablice poświęcone pamięci sławnych 
i zacnych postaci. Przywoływały one w symboliczny spo-
sób ich obecność podczas spotkań zboru i podkreślały po-
wszechne kapłaństwo wiernych. Podobne funkcje pełni-
ły również galerie portretów dawnych proboszczów.
Pojawienie się na arenie dziejów Reformacji na zawsze 
zmieniło krajobraz kulturowy Europy, w tym także Ślą-
ska, przyczyniając się do jego wzbogacenia i zróżnico-
wania. Reformacja nadała nowy kształt  również oblicze 
sztuki religijnej, nadając jej w obrębie wyznania luterań-
skiego nowe znaczenie i funkcje. Sztuka stała się swego 
rodzaju lustrem, w którym odbijało się przede wszystkim 
Słowo Boże.

9



50 Christophoribote                                           //500 Jahre Reformation

Bio – S. 32 

Archi-
tektur

Zygmunt Łuniewicz

Trotz der großen Bedeutung der Reformation für die wei-
tere kulturelle Entwicklung Schlesiens während der er-
sten Hälfte des 16. Jh. war ihr Einfluss auf die Architektur 
anfangs gering. Einer vermehrten Bautätigkeit, die vor 
allem in das 14. Jh. fällt, ist die Errichtung vieler neuer Sa-
kralbauten zu verdanken, welche häufig die Bedürfnisse 
der sie stiftenden Gemeinschaften übertrafen. In Breslau 
begegnete man dem Bau neuer Kirchen mit Widerstand, 
während in kleineren Städten die Errichtung bereits be-
gonnener Gotteshäuser fortgeführt wurde. Zunächst be-
stand keine Notwendigkeit eine neue Formensprache zu 
entwickeln und das Wirken der Künstler und Gläubigen 
konzentrierte sich darauf, die bereits bestehenden Kir-
chen den Bedürfnissen der reformierten Glaubensrich-
tung anzupassen. 
In den umgestalteten Kirchenschiffen betrafen die Verän-
derungen die Rangfolge der einzelnen Elemente und die 
Art und Weise ihrer Anordnung im Raum. Während bisher 
die Achse vom Haupteingang bis zu dem im verlängerten 
Presbyterium aufgestellten Altar lag, gewann in den der 
reformierten Liturgie dienenden Kirchen die Diagonale 
mit der Kanzel als ihrem Kulminationspunkt an Bedeu-
tung. Um bestmögliches Hören zu gewährleisten, wurden 
Kirchen, anstatt den Korpus zu verlängern, um der Kanzel 
gegenüberliegende, zusätzliche Seitenschiffe erweitert. 
Auf diese Weise erhielten die Gebäude den für sie charak-
teristischen, asymmetrischen Aufbau. Als gutes Beispiel 
können die großen, städtischen Pfarrkirchen in Reichen-
bach (Dzierżoniów; gegenwärtig St. Georgs-Kirche), um-
gebaut 1550-85, und in Landeshut in Schlesien (Kamienna 
Góra; ggw. Kirche St. Peter und Paul), Ende 16. Jh. mit vier-
schiffigem Innern, dienen. Diese Tendenz veranschaulicht 
auch die kleine Kirche in Prauß (Prusy), deren einschiffi-

ger Innenraum 1612 mithilfe eines geräumigen Anbaus im 
Süden verdoppelt wurde. Die beliebteste Maßnahme stel-
len jedoch der Einbau ein- oder mehrstöckiger Emporen 
dar, die ein herausragend wichtiges Element des Interieurs 
lutherischer Kirchen sind. Der Vergleich gotischer, katho-
lischer Kirchen mit der bereits erwähnten Pfarrkirche in 
Reichenbach, der St. Johannes-Kirche in Oels (Oleśnica) 
oder der Pfarrkirche in Goldberg (Złotoryja) demonstriert, 
wie stark dieser Eingriff den Charakter des Innenraums 
von Gotteshäusern beeinflusste. Die Unterteilung der Sei-
tenschiffe mit mehreren Stockwerken von Emporen schuf 
einen starken Kontrast zwischen den geschlossenen, inti-
men Räumen, die rund um das hell beleuchtete, offene Mit-
telschiff lagen. Die vertikalen Linien von Säulen wirken 
ausgleichend auf die die Innenhöhe optisch verringern-
den Querlinien der Balustraden. Neben ihrer praktischen 
Funktion, das Platzangebot in der Kirche zu vergrößern, 
dienten Emporen auch der Platzierung dekorativer, kon-
fessionell wichtiger Inhalte. Die sorgfältige Betrachtung 
kirchlicher Inneneinrichtung führt uns auch vor Augen, 
wie falsch die weit verbreitete, sich hartnäckig haltende 
Ansicht von der vermeintlichen innenarchitektonischen 
Kargheit lutherischer Kirchen ist. 
Die oben genannten Elemente riefen einen zentrierten 
und einheitlichen Raumeindruck hervor. Dieser in großen 
Bauten schwierig umzusetzende Plan wurde in ländlich 
gelegenen Kirchen wie z.B. in Gießmannsdorf (Gościszów), 
Mondschütz (Mojęcice), Bärsdorf (Niedźwiedzica), Rudolfs-
waldau (Sierpnice) oder Schweinhaus (Świny) erfolgreich 
umgesetzt, wo die Stockwerke der Emporen den auf die 
Kanzel ausgerichteten Mittelraum umgaben. Neben der 
Kanzel nahmen auch der Altar als liturgisch wichtigste 
Stelle sowie das Taufbecken einen exponierten Platz ein. 

10



51

Bio – s. 33 

Archi-
tektura
Zygmunt Łuniewicz

Pomimo dużego znaczenia jaką odegrała Reformacja 
w kształtowaniu się kultury na Śląsku 1. poł. XVI w., jej 
wpływ na architekturę był początkowo niewielki. Oży-
wiony ruch budowlany, którego szczególne nasilenie 
przypada na wiek XIV zaowocował powstaniem wielu bu-
dowli sakralnych, często przewyższających potrzeby fun-
dujących je wspólnot. We Wrocławiu budowę nowych ko-
ściołów przyjmowano z oporem, w mniejszych miastach 
kontynuowano budowę rozpoczętych wcześniej świątyń. 
Tym samym początkowo nie istniała potrzeba wytwo-
rzenia nowego języka formalnego, a działania artystów 
i wiernych skoncentrowane były na dostosowywaniu 
istniejących już kościołów do potrzeb zreformowanego 
kultu.
W przekształcanych wnętrzach zmianie uległa hie-
rarchia poszczególnych elementów i sposób ich roz-
mieszczenia w przestrzeni. Podczas gdy dotychczas 
dominującą osią był kierunek od wejścia głównego ku 
umieszczonemu w wydłużonym prezbiterium ołtarzo-
wi, w obiektach służących zreformowanej liturgii zna-
czenia nabrała oś poprzeczna – z amboną jako punktem 
kulminacyjnym. Aby zapewnić możliwie najlepszą sły-
szalność powiększano kościoły o dodatkowe nawy bocz-
ne usytuowane naprzeciw kazalnicy, zamiast wydłużać 
przestrzeń korpusu. W ten sposób budowle uzyskiwały 
charakterystyczny, asymetryczny układ. Dobrym przy-
kładem mogą być duże fary miejskie: w Dzierżoniowie 
(ob. kościół Św. Jerzego) przebudowana w latach 1550–85 
r., i w Kamiennej Górze (obecnie kościół Świętych  Piotra 
i Pawła) z końca XVI w., o  czwórnawowych wnętrzach. 
Tendencję tę ilustruje także niewielki kościół w Prusach, 
którego jednoprzestrzenne wnętrze podwojono w 1612 r. 
za pomocą obszernego aneksu od południa. Najpopular-

niejszym zabiegiem było jednak wprowadzanie jednej 
bądź wielu kondygnacji empor, będących szczególnie 
istotnym elementem wnętrz kościołów luterańskich. Po-
równanie gotyckich kościołów katolickich ze wspomnia-
ną już farą w Dzierżoniowie, kościołem Św. Jana w Ole-
śnicy czy farą w Złotoryi ilustruje jak zabieg ten silnie 
wpłynął na charakter przestrzeni świątyń. Podział naw 
bocznych piętrem empory wytwarzał silny kontrast 
pomiędzy zamkniętymi, kameralnymi przestrzeniami 
otaczającymi jasno oświetloną, otwartą nawą główną. 
Wertykalne linie filarów zostają zrównoważone pozio-
mymi pasami balustrad, dodatkowo optycznie obniża-
jących wnętrze. Oprócz praktycznej funkcji – jaką było 
zwiększenie miejsca w świątyni – empory służyły rów-
nież jako miejsce umieszczania dekoracji o  ważnych 
treściach konfesyjnych. Uważna obserwacja wyposaże-
nia świątyń uzmysławia również, jak błędny jest silnie 
rozpowszechniony pogląd o domniemanej surowości 
wnętrz luterańskich kościołów. 
Wymienione elementy pozwoliły na uzyskiwanie wnętrz 
o centralnym i ujednoliconym charakterze. Program, któ-
ry z trudem podejmowano w dużych budowlach, z powo-
dzeniem realizowano w kościołach wiejskich, np. w  Go-
ściszowie, Mojęcicach, Niedźwiedzicy, Sierpnicach czy 
Świnach, gdzie piętra empor otaczały nakierowaną na 
ambonę przestrzeń środkową. Poza kazalnicą ekspono-
waną pozycję zajmował także ołtarz, który pozostał istot-
nym miejscem liturgii, a także chrzcielnica. Zazwyczaj 
również te trzy elementy zyskiwały najbogatsze plastycz-
nie opracowanie. Wyżej wymieniony sposób organizacji 
wnętrza wykorzystywano także przy początkowo nielicz-
nych budowlach wznoszonych od nowa. W takich przy-
padkach sięgano przeważanie po sprawdzony schemat 
kościoła halowego, nieznacznie modyfikowanego w  kon-
tekście inaczej rozłożonych akcentów poszczególnych 
części liturgii (eksponowanie kazania). Przykładem takiej 
budowli może być kościół parafialny w Mirsku, albo roz-
budowany w latach 1587-89 Świętych Błażeja i Andrzeja 
Świerada w Oławie. Możliwość realizacji nowych budow-
li pojawiła się wraz z licznymi fundacjami szlacheckimi 
na wsi, gdzie powstała seria świątyń realizujących obok 
domu modlitwy także funkcje kościołów patronackich. 
Opisywane wcześniej dążenie do ujednolicania prze-
strzeni zadecydowało o wyborze prostej formy salowej, 
z nieznacznie tylko wyodrębnionym prezbiterium. Czę-
ściej niż empory budowano w nich obszerne loże lub ławy 
kolatorskie, a w program dekoracji wplatano elementy 
gloryfikujące fundatora: jego herb i epitafium z przedsta-
wieniem  postaci. Świątynie takie można znaleźć m. in. 
w Ciechanowicach, Domaszczynie, Szydłowcu, Szymiszo-
wie, Trzeboszu (obecnie woj. Wielkopolskie) i Żórawinie. 
Budowle te mogą zaskakiwać bogactwem (dziś już nieco 
zubożonego) wyposażenia i rzeźby architektonicznej.
W stosunku do programu artystycznego wnętrz Refor-
macja niemal nie miała wpływu na formę zewnętrzną 
budowli. Dotyczy to zarówno obiektów przekształcanych, 
jak i tych wznoszonych od podstaw. Zasadniczą materią 
twórczą nadal pozostawał gotyk, stopniowo wzbogacany 
o nowożytny detal. Jeszcze wybudowana w latach 1595– 

–1601 fara w Żmigrodzie bryłą nie odróżnia się od budowli 
średniowiecznych. Dzieła zrealizowane w oderwaniu od 
wypracowanych schematów są niezwykle rzadkie – jak 
kościół w Żurawinie oraz kaplica zamkowa w Siedlisku 

– w mistrzowski sposób przetwarzające dotychczasowe 
wzorce w duchu nowej epoki. Obserwowany konserwa-
tyzm architektury w przewrotny sposób kontrastuje za-
tem z duchowymi i społecznymi osiągnięciami ruchu 
Reformacji.

10 | Kriegheide 
(Pogorzeliska), Innenansicht. 
Der Kirchraum ist von reich 
geschmückten Emporen 
umgeben. Die Bänke sind 
nicht auf den Altar hin 
ausgerichtet, sondern auf 
die (im Bild nicht sichtbare) 
Kanzel. In der Mitte eine 
Palmen-Säule – Symbol der 
Freude und des Triumphes. 
Fot.: Niederschlesische 
Digital-Bibliothek
11 | Hummel 
(Trzmielów), Grenz- 
und Flüchtlingskirche. 
Bescheidener Baukörper 
mit weiträumigem 
Außenbereich, entwickelt 
im Gedenken an die 
Gläubigen der benachbarten 
Gebiete, die keine eigene 
Kirche erbauen durften.
Fot.: Niederschlesische 
Digital-Bibliothek

11



52 Christophoribote                                           //500 Jahre Reformation

In der Regel wiesen diese drei Elemente folglich die reich-
haltigste plastische Ausarbeitung auf. Die oben genannte 
innere Gestaltung wurde auch in den anfangs seltenen 
Neubauten angewandt. In diesen Fällen wurde v.a. zum 
erprobten Grundriss einer Hallenkirche gegriffen, unwe-
sentlich modifiziert im Zusammenhang mit der genauen 
Akzentuierung einzelner liturgischer Teile (Hervorheben 
der Predigt). Als Beispiel für solch ein Gebäude diene die 
Pfarrkirche in Friedeberg (Mirsk), oder die 1587-89 erwei-
terte Kirche St. Blasius und Andreas Zoerardus in Ohlau 
(Oława).
Auf dem Land wuchsen aufgrund zahlreicher adliger 
Stiftungen die Möglichkeiten, neue Bauten zu errichten, 
und es entsteht eine Serie von Gotteshäusern, die neben 
dem Bethaus die Funktion einer Patronatskirche erfüll-
ten. Aufgrund des oben beschriebenen Wunsches nach 
einer Vereinheitlichung des Raumes fiel die Wahl auf die 
einfache Form einer Saalkirche mit einem nur leicht abge-
trennten Altarraum. Häufiger als Emporen wurden große 
Logen oder Patronatsgestühl errichtet und in das Dekora-
tionskonzept wurden den Stifter glorifizierende Elemente 
eingeflochten: sein Wappen und ein Epitaph mit der Nen-
nung des Namens der Persönlichkeit. Solche Kirchen sind 
u. a. in Rudelstadt (Ciechanowice), Domatschine (Domas-
zczyn), Ellgoth (Szydłowiec), Schimoschow (Szymiszów), 
Triebusch (Trzebosz; ggw. Wojewodschaft Großpolen) und 
Rothsürben (Żórawina) zu finden. Diese Bauten überra-
schen mit ihrem Reichtum an (heute bereits etwas redu-
zierter) Einrichtung und architektonischem Profil. 
Im Gegensatz zum künstlerischen Konzept im Inneren 
hatte die Reformation fast keinen Einfluss auf die äußere 
Form der Gebäude. Dies gilt gleichermaßen für umgestal-
tete wie für von Grund auf neu errichteter Objekte. Die 
Grundlage für Neuschöpfungen blieb weiterhin die Gotik, 
schrittweise angereichert um neuzeitliche Details. Noch 
der Korpus der 1595-1601 erbauten Pfarrkirche in Tra-
chenberg (Żmigród) unterscheidet sich nicht von mittelal-
terlichen Bauten. Neuschöpfungen ohne Zusammenhang 
zu den bestehenden Schemata sind außerordentlich selten 

– wie die Kirche in Żurawina oder die Schlosskapelle in Ca-
rolath (Siedliska), wo die überlieferten Muster meisterlich 
im Geist der neuen Epoche verarbeitet wurden. Der zu be-
obachtende Konservatismus der Architektur kontrastiert 
also in irreführender Weise mit den geistlichen und ge-
sellschaftlichen Errungenschaften der reformatorischen 
Bewegung. 
Die Zurücknahme des religiöse Freiheit garantierenden 
Majestätsbriefs Rudolf II. durch den katholischen Kaiser 
Ferdinand II. im Jahr 1620 bewirkte, dass den Luthera-
nern ihre bis dato zugesicherten Rechte genommen wur-
den. Die tragischen Jahre des 30-jährigen Krieges und die 
darauffolgende Zwangskatholisierung beendeten dau-
erhaft die Blüte der Architektur, die mit der Ausbreitung 
des Luthertums verbunden gewesen war. Abgesehen von 
einigen Fürstentümern, in denen sich nichts änderte, 
wurden den Gläubigen schätzungsweise mehr als tausend 
Kirchen genommen und gleichzeitigem Neubauten verbo-
ten. Das Ausmaß der Schikanen, denen die Gemeindeglie-
der ausgesetzt waren, bezeugt die unter Schwierigkeiten 
erkämpfte Erlaubnis von 1648, die den Bau von drei (sic!) 
Gotteshäusern, den sog. Friedenskirchen ermöglichte. 
Doch trotz der Einschränkungen – Nutzung ausschließ-
lich verderblicher Materialien, Verbot eines Turms, aufge-
zwungene kurze Bauzeit sowie die Entrichtung belastend 
hoher Schutzgelder an den Kaiser – entstanden Bauwerke, 
in denen erstaunliche Lösungen umgesetzt wurden. Die-
se öffnen jedoch ein vollkommen neues Kapitel in der Ge-
schichte der Architektur in Schlesien.

Cofnięcie w 1620 r. przez katolickiego cesarza Ferdy-
nanda II listu majestatycznego Rudolfa II, gwarantują-
cego swobody religijne, spowodowało odebranie lutera-
nom dotychczasowych praw. Ciąg tragicznych lat wojny 
30-letniej  i następująca po nich przymusowa katolicyza-
cja trwale zamknęły okres rozkwitu architektury zwią-
zanej z wyznawcami luteranizmu. Poza częścią księstw, 
w których sytuacja nie uległa zmianie, wiernym odebra-
no kościoły, których liczbę szacuje się na ponad tysiąc, 
zakazując jednocześnie wznoszenia nowych. O skali szy-
kan, jakim musieli stawić czoła wierni, świadczy z tru-
dem wywalczone pozwolenie z 1648 r., umożliwiające na 
wzniesienie trzech (sic!) świątyń, tzw. Kościołów Pokoju. 
Zaskakujące, że pomimo ograniczeń – użycia wyłącznie 
nietrwałych materiałów, braku wież, narzuconego krót-
kiego czasu budowy oraz uciążliwego haraczu dla cesarza 

– powstały budowle wyjątkowe pod względem zastosowa-
nych rozwiązań. Otwierają one już jednak zupełnie nowy 
rozdział historii architektury na Śląsku.

12 | Schweinhaus (Świny), 
Innenraum. Ursprünglich 
mittelalterlicher Bau, der 
den neuen Bedürfnissen 
angepasst und den 
repräsentativen Funktionen 
als Hofkirche durch 
Mitglieder der Familie 
Świnka (von Schweinichen, 
deren  Patronatsloge links 
im Bild) angepasst wurde. 
Fot.: Oppelner Digital-
Bibliothek
13 | Großburg (Borek 
Strzeliński): Innenansicht. 
Der Bau von Emporen 
ermöglichte den Künstlern 
vollkommen neue 
Möglichkeiten. An den 
Balustraden evangelischer 
Kirchen wurden biblische 
Szenen und reichhaltige 
Dekorationen gezeigt.  
Fot.: dolny-slask.org.pl / BAL

12

13



53

Monatsspruch August
Gottes Hilfe habe ich erfahren bis zum heutigen Tag und stehe nun hier 
und bin sein Zeuge bei Groß und Klein. Apg 26,22

06.08.2017
Breslau
Liegnitz

Sonntag
10:00
13:00

Verklärung des Herrn
Predigt: Dompredigerin Cornelia 
Götz, Dom zu Braunschweig 
Predigttext: Dan 7,9-10.13-14

09.08.2017
Breslau

Mittwoch
18:00

Edith Stein, Breslauerin und Mär-
tyrerin; Orgelandacht mit Psalmen

10.08.2017 Donnerstag Laurentius von Rom, 
Diakon und Märtyrer

12.08.2017
Lauban
Bad Warmbrunn

Samstag
10:00
14:00

9. Sonntag nach Trinitatis
Predigttext: Mt 7,24-27

13.08.2017
Breslau

Sonntag
10:00

9. Sonntag nach Trinitatis
Predigttext: Mt 7,24-27

15.08.2017 Dienstag Entschlafung Mariens

17.08.2017
Breslau

Donnerstag
18:00

Bibelstunde in Zimpel

19.08.2017
Lauban

Samstag
10:00

10. Sonntag nach Trinitatis
Predigttext: Joh 2,13-22

20.08.2017
Breslau
Liegnitz

Sonntag
10:00
13:00

10. Sonntag nach Trinitatis
Predigt: Pfarrerin Birgit Niehaus,  
St. Matthäus Aschaffenburg/Part-
nergemeinde. Predigttext: Joh 2,13-22

23.08.2017
Breslau

Mittwoch
18:00

Orgelandacht mit Psalmen

24.08.2017 Donnerstag Bartholomäus, Apostel

27.08.2017
Breslau

Sonntag
10:00

11. Sonntag nach Trinitatis 
Lutherische Heilige Messe 
+ Kirch-Kaffee; Predigt: Pfr. Erika 
Reischle-Schedler, Reformierte 
Gemeinde Göttingen 
Predigttext: Mt 21,28-32

28.08.2017 Montag Augustinus von Hippo, 
Bischof und Kirchenlehrer

Monatsspruch September
Und siehe, es sind Letzte, die werden die Ersten sein, und sind Erste, die 
werden die Letzten sein. Lk 13,30

03.09.2017
Breslau 
Liegnitz

Sonntag
10:00
13:00

12. Sonntag nach Trinitatis
Predigttext: Jes 29,17-24

10.09.2017
Breslau

Sonntag
10:00

Festgottesdienst –  
– 750 Jahre St. Christophori-Kirche 
Predigttext: Hebr 12,18-19.22-24 
Sitzplätze nur bei vorheriger Zusage 
bis zum 20.08.2017

13.09.2017
Breslau

Mittwoch
18:00

Johannes Chrysostomos,  
Bischof und Kirchenlehrer;  
Orgelandacht mit Psalmen

17.09.2017
Breslau
Liegnitz

Sonntag
10:00
13:00

14. Sonntag nach Trinitatis
Predigt: Altbischof Ryszard Borski 
ehem. Pfarrer an St. Christophori 
Predigttext: Mk 1,40-45

21.09.2017
Breslau

Donnerstag
18:00

Matthäus, Apostel und Evangelist; 
Bibelstunde in Zimpel

24.09.2017
Breslau

Sonntag
10:00

15. Sonntag nach Trinitatis 
Lutherische Heilige Messe 
+ Kirch-Kaffee; Predigt: Martina 
Metzele, Lektorin an St. Matthäus 
Aschaffenburg/Franken
Predigttext: Lk 18,28-30

27.09.2017
Breslau

Mittwoch
18:00

Orgelandacht mit Psalmen

29.09.2017 Freitag St. Michael und alle Engel

Monatsspruch Oktober
Es wird Freude sein vor den Engeln Gottes über einen Sünder, der Buße 
tut. Lk 15,10

01.10.2017
Breslau 
Liegnitz

Sonntag
10:00
13:00

16. Sonntag nach Trinitatis
Predigttext: Klgl 3,22-26.31-32 
Erntedankfest Predigttext: Jes 58,7-12

07.10.2017
Lauban
Bad Warmbrunn

Samstag
10:00
14:00

17. Sonntag nach Trinitatis
Predigttext: Mk 9,17-27

08.10.2017
Breslau
Waldenburg

Sonntag
10:00
14:00

17. Sonntag nach Trinitatis
Erntedankfest Predigttext: Jes 58,7-12 
Predigttext: Mk 9,17-27

11.10.2017
Breslau

Mittwoch
18:00

Orgelandacht mit Psalmen

15.10.2017
Breslau
Liegnitz

Sonntag
10:00
13:00

18. Sonntag nach Trinitatis
Predigt: Pfr. Bernhard Gollsch 
Ev. Gemeinde Ellhofen, Württemberg 
Predigttext: Mk 10,17-27

17.10.2017 Dienstag Ignatius von Antiochien, Märtyrer 

18.10.2017 Mittwoch Lukas, Evangelist

19.10.2017
Breslau

Donnerstag
18:00

Bibelstunde in Zimpel

22.10.2017
Breslau

Sonntag
10:00

19. Sonntag nach Trinitatis
Lutherische Heilige Messe 
+ Kirch-Kaffee; Predigt: Pfr. Michael 
Tetzner, Partnergemiende Freiberg, 
Sachsen. Predigttext: Mk 1,32-39

25.10.2017
Breslau

Mittwoch
18:00

Orgelandacht mit Psalmen

28.10.2017 Samstag Simon und Judas Thaddäus,  Apostel

29.10.2017
Breslau

Sonntag
10:00

20. Sonntag nach Trinitatis
Predigttext: 1. Mose 8,18-22

31.10.2017
Breslau

Dienstag
18:00

Reformationsfest                              
Predigttext: Mt 10,26b-33

LITURGISCHER KALENDER



54 Christophoribote

Ein Bild von früher

Spenden
Info

Die St. Christophori-Gemeinde hat den Status einer gemeinnützigen Organisation. Ihre 
Geldspenden sind aufgrund der Ihnen von uns ausgestellten Spendenbescheinigung 
auch in Deutschland steuerlich absetzbar. Angabe Verwendungszweck: Kirchengemeinde 
St. Christophori Breslau. Für jede Zuwendung sind wir Ihnen sehr dankbar.

Jubilare

Festgottesdienst anlässlich des 35. Jubiläums der 
Wiederaufnahme deutscher Seelsorge in der St. 

Christophori-Kirche. Am Altar Bischof Ryszard Borski, 
damals hiesiger Propst.

August

1	 1934	 Eva Synowiec			  Waldenburg

6	 1938	 Barbara Wysopal	 Greiffenberg [Gryfów]

8	 1928	 Elli Oprzałek		  Schöneberg [Sulików]

11	 1981	 Joanna Giel			   Breslau

11	 1909	 Miron Manglus		  Breslau

14	 2012	 Baldur Kriegel		  Niesky

15	 1945	 Eberhard Scholz	 Panten [Pątnów Legnicki]

21	 1931	 Elwira Wojtasiewicz  	 Ober Schreiberhau

25	 1911	 Julian Manglus		  Breslau

September

2	 1978	 Dominika Manglus		  Breslau 

7	 1944	 Brigitta Bednarz		  Schweidnitz

10	 1964	 Urszula Wysopal		  Greiffenberg

12	 1925	 Anna Kluszczyńska		  Hirschberg

12	 1940	 Eilert Hörmann		  Breslau

18	 1947	 Hanna Böhme		  Lauban

19	 1945	 Peter Baschek		  Liegnitz

24	 1945	 Reinhard Böhme		  Lauban

24	 1987	 Krystian Marchlewski		 Lauban

26	 1996	 Ernest Smoliński		  Greiffenberg

29	 1932	 Gerda Scholz			  Panten

30	 1996	 Conny Büchner		  Breslau

30	 2002	 Justyna Laura Majewska	 Liegnitz

Oktober

2	 1939	 Vera Grochulska		  Breslau

3	 1956	 Zbigniew Wyszyński        Krausendorf [Dębrznik]

3	 1985	 Tomasz Kmita-Skarsgård  	 Breslau

9	 1932	 Elisabeth Wypych	     	 Wal denbur g

30	 1980	 Daniel van Beuningen	 Breslau

30	 1991	 Estera Gundlach-Fober	 Breslau

                                           //Varia



WROCŁAW
Parafia ewangelicka
Świętego Krzysztofa

Nabożeństwa
ewangelickie
w języku niemieckim
na Śląsku

WROCŁAW
Kościół Św. Krzysztofa
Plac Św. Krzysztofa 1,
co niedzielę, 10:00

LEGNICA
Kościół Marii Panny
Plac Mariacki 1,
każda 1. i 3. niedziela
miesiąca, 13:00

CIEPLICE ZDRÓJ
Kościół Zbawiciela
Plac Piastowski 18,
każda 2. sobota
miesiąca, 14:00

LUBAŃ
Kościół Marii Panny
Aleja Kombatantów 2,
każda 2. sobota 
miesiąca, 10:00

WAŁBRZYCH
Kościół Zbawiciela
Plac Kościelny 1,
każda 2. niedziela
miesiąca, 14:00

Christophoribote sierpień, wrzesień, październik nr 3 | 2017 Kwartalnik, nr kolejny 139, rok wy-
dawniczy XII Wydawca: Parafia Ewangelicko-Augsburska Św. Krzysztofa we Wrocławiu. Nakład: 
1500 egz. Redakcja: Jolanta M. Waschke (redaktor naczelna), Andrzej Fober, Joanna Giel, Annemarie 
von Kap-herr, Tomasz Kmita-Skarsgård (DTP), Marcin M. Pawlas. Fotografie na s. 2, 3, 7 i 55: Maciej 
Lulko. Okładka s. 1: Estera Gundlach-Fober

Plebania | Adres korespondencyjny
Parafia ewangelicko-augsburska Św. Krzysztofa
ul. Partyzantów 60, 51-675 Wrocław
Tel. 713 487 317
www.schg.pl/pl  Facebook  @stchristophori

Konto (PLN)
Bank Zachodni WBK
(IBAN) PL 69 1090 2590 0000 0001 2232 7977
(BIC) WBKPPLPP

Konto (EUR)
Sparkasse Oberlausitz-Niederschlesien
Girokonto DE 58 8505 0100 3100 0369 04
Kontoinhaber: Ev. Deutsche Gemeinde Breslau

Proboszcz Andrzej Fober
Tel. 607 991 700
mail@schg.pl

Siostra parafialna Lidia Podżorska
Tel. 604 185 724

Zeggerteum – kantorat i fundacja
Dyrektor muzyczny Tomasz Kmita-Skarsgård
Plac Św. Krzysztofa 1, 50-056 Wrocław
www.zeggerteum.org  Facebook  @zeggerteum
zeggerteum@schg.pl

Konto Zeggerteum (PLN)
ING Bank Śląski
(IBAN) PL 94 1050 1575 1000 0090 3094 5985
(BIC) INGBPLPW



WE WRZEŚNIU GŁOSUJ NA NOWE SKWERY 
PRZY KOŚCIELE ŚWIĘTEGO KRZYSZTOFA

projekt 
numer 586


