
Ab
ga

be
 k

os
te

nl
os

. D
ru

ck
ko

st
en

: 0
,7

0 
€

PONTIUS 
PILATUS

#137  1 | 2017

ZEITSCHRIFT DER EV. GEMEINDE DEUTSCHER SPRACHE IN BRESLAU UND NIEDERSCHLESIEN

ER WURDE FÜR UNS 
GEKREUZIGT UNTER 

7 5 0
J A H R E

KIRCHE

Reformation

unserer

500Jahre



Christophoribote Februar, März, April Nr. 1 | 2017  Quartalschrift , Ausgabe Nr. 137, Erscheinungs-
jahr XII Verleger: Parafia Ewangelicko-Augsburska Św. Krzysztofa we Wrocławiu. Auflage: 1100 Ex. 
Redaktion: Jolanta M. Waschke (Chefredakteurin), Andrzej Fober, Joanna Giel, Annemarie von Kap-
-herr, Tomasz Kmita-Skarsgård (DTP), Marcin M. Pawlas. Fotografien S. 2 und 51: Maciej Lulko. Bild 
S. 1: Ecce homo (Sehet diesen Menschen!), Antonio Ciseri, 1871

BRESLAU
Ev. St. Christophori-Gemeinde

Pfarrhaus | Postanschrift
Parafia Św. Krzysztofa
ul. Partyzantów 60, PL 51-675 Wrocław
Tel. 0048 713 487 317
www.schg.pl       Facebook  @stchristophori                

Spendenkonto Polen
Bank Zachodni WBK
(IBAN) PL 69 1090 2590 0000 0001 2232 7977
(BIC) WBKPPLPP

Spendenkonto Deutschland
Sparkasse Oberlausitz-Niederschlesien
Girokonto DE 58 8505 0100 3100 0369 04
Kontoinhaber: Ev. Deutsche Gemeinde Breslau

Propst Andrzej Fober
Tel. 0048 607 991 700
mail@schg.pl

Gemeindeschwester Lidia Podżorska
Tel. 0048 604 185 724

Zeggerteum – Kantorei und Stiftung
Musikdirektor Tomasz Kmita-Skarsgård
Plac Św. Krzysztofa 1, PL 50-056 Wrocław
www.zeggerteum.org        Facebook  @zeggerteum
zeggerteum@schg.pl

Spendenkonto Zeggerteum (EUR)
ING Bank Slaski
(IBAN) PL 19 1050 1575 1000 0090 3094 5977 (BIC) 
INGBPLPW

Evangelische 
Gottesdienste 
in deutscher Sprache 
in Schlesien

BRESLAU
St. Christophori-Kirche
Plac Św. Krzysztofa 1,
jeden So. 10:00 Uhr

LIEGNITZ
Liebfrauenkirche
Plac Mariacki 1,
jeden 1. und 3. Sonntag 
im Monat 13:00 Uhr

BAD WARMBRUNN
Erlöserkirche
Plac Piastowski 18,
jeden 2. Samstag
im Monat 14:00 Uhr

LAUBAN
Frauenkirche
Aleja Kombatantów 2,
jeden 2. Samstag
im Monat 10:00 Uhr

WALDENBURG
Erlöserkirche
Plac Kościelny 1,
jeden 2. Sonntag
im Monat 14:00 Uhr



3

In einem Wettbewerb 
„Wer ist der bekannteste 
Mensch der Weltgeschich-
te“ hätte Pontius Pilatus 
gute Chancen auf einen 
der vordersten Plätze zu 
kommen. Schließlich 
erwähnen Millionen Men-
schen jeden Sonntag sei-
nen Namen im Glaubens-
bekenntnis. Viel Ehre für 
einen Menschen, über den 
es nicht viel Rühmenswer-
tes zu sagen gibt.

Zehn Jahre lang war 
Pilatus Präfekt von Judäa. 
Kaiser Tiberius hatte sich 
dafür entschieden, seine 
Präfekten für einen mög-
lichst langen Zeitraum 
zu entsenden. Er war der 
Auffassung, sie verhielten 
sich wie Schmeißfliegen 
am Körper eines Verwun-
deten. Wenn sie sich erst-
mal vollgesogen hätten, 
würden sie mäßiger in 
ihren Erpressungen.

Pilatus und der Hohe-
priester Kaiphas scheinen 
gut miteinander koope-
riert zu haben. Kaiphas 
war der letzte von vier 
Hohepriestern, die Pilatus 
Vorgänger bestellt hatte. 
Und er wurde erst im 
gleichen Jahr abgelöst, in 
dem auch Pilatus abge-
löst wurde. Dies hinderte 
Pilatus allerdings nicht, 
die Juden mehrfach gegen 
sich aufzubringen: So ließ 
er römische Feldzeichen 
mit dem Bild des Kaisers 
nach Jerusalem bringen 
und öffentlich aufstellen. 
Er veruntreute Gelder aus 
dem Tempelschatz für 
den Bau einer Wasserlei-
tung und schikanierte die 
Juden, indem er Münzen 
in Umlauf brachte, auf 
denen Gerätschaften des 

römischen Kaiserkultes 
abgebildet waren. Diesem 
Mann lieferten die Juden 
Jesus aus, diesen Mann er-
wähnen wir im Glaubens-
bekenntnis.

Pilatus hat nicht den 
Mut, den Juden entgegen 
zu treten. Als auch die 
Wahl zwischen dem Mör-
der Barrabas und Jesus 
nicht zu dem gewünsch-
ten Ergebnis führt, über-
gibt er Jesus den Kriegs-
knechten. Diese eigentlich 
völlig Unbeteiligten haben 
nichts Besseres zu tun, als 
ihn so tief zu erniedrigen, 
wie sie nur können. Sie 
treiben ihren Spott mit 
einem Menschen, den sie 
nicht kennen, mit dem sie 
nie etwas zu tun hatten. 
Kann man die Wut des 
Hohenpriesters noch 
verstehen, vielleicht auch 
Pilatus, der in Jesus den 
Aufrührer und Unruhe-
stifter sah, so bleibt doch 
unverständlich, was die 
Kriegsknechte antreibt. 
Es bedarf handwerklicher 
Kunst und viel Akribie, 
eine Dornenkrone erst zu 
flechten und dann mit Ge-
walt so zu befestigen, dass 
sie auch hält. Und nur 
zum Zeitvertreib legen sie 
ihm einen Purpurmantel 
an und verspotten ihn. 
Ein Grund dafür lässt sich 
nicht erkennen, es ist 
einfach nur das, was die 
jüdische Philosophin Han-
nah Arendt die „Banalität 
des Bösen“ genannt hat.

Als die Kriegsknechte 
mit ihrem Spott endlich 
fertig sind, führt Pilatus 
ihn hinaus und spricht 
zu den Juden: „Siehe, 
da ist der Mensch“, 
auf lateinisch „Ecce 

folgt unmittelbar auf das 
„hat Fleisch angenommen 
von der Jungfrau Maria“ 
weil so zum Ausdruck 
kommt, dass alles dazwi-
schen, Jesu Botschaften 
und Jesu Wundertaten, 
nach Gottes Plan auf das 
Kreuz hinführen. Gott 
schreibt Geschichte. Oft 

Geschichte widerfahren 
ist und auch heute noch 
widerfährt. Doch dieses 
„Ecce homo“ ist nicht 
lediglich ein Hinweis 
auf das, was Menschen 
anderen Menschen antun 
können.

Es erfüllt sich vielmehr 
Gottes Plan: Als die Juden 
fortfahren lauthals die 
Freilassung Barrabas´ 
und die Kreuzigung 
Jesu zu verlangen, geht 
Pilatus wieder zu Jesus 
und fragt ihn, woher er 
sei, erhält aber keine 
Antwort. Darauf fährt er 
ihn an: „Redest Du nicht 
mit mir? Weißt Du nicht, 

delnder. Natürlich trägt 
er Verantwortung für das 
Todesurteil. Aber letztlich 
ist er nur ein Werkzeug in 
der Hand Gottes. Vermut-
lich würde manches in der 
Welt anders verlaufen, 
wenn sich diejenigen, die 
Macht ausüben, öfter vor 
Augen führten, dass sie 
diese Macht nicht hätten, 
wenn Gott es nicht zulie-
ße. „Durch mich regieren 
die Könige und setzen 
die Ratsherren das Recht. 
Durch mich herrschen die 
Fürsten und die Edlen rich-
ten auf Erden“ (Spr. 8,15).

Das „für uns gekreuzigt 
unter Pontius Pilatus“ 

FÜR UNS GEKREUZIGT UNTER 
PONTIUS PILATUS – GOTT SITZT IM REGIMENTE
Text: Leo von Gaudecker, Prädikant der EKM

homo“ (Joh 19,5; Luther 
übersetzt: „Seht, welch 
ein Mensch.“). Mit der 
Passion hat Jesus all das 
auf sich genommen, was 
Menschen an Leid, an 
Schmach, an Spott, an Er-
niedrigung widerfahren 
kann. All das, was Men-
schen in der (jüngsten) 

dass ich Macht habe dich 
loszugeben und Macht 
habe, dich zu kreuzigen?“. 
Darauf antwortet Jesus: 
„Du hättest keine Macht 
über mich, wenn es dir 
nicht von oben her gege-
ben wäre.“ (Joh 19,10-11) 
Pilatus ist nicht, wie er es 
von sich selbst denkt, Han-

ist Gottes Macht verbor-
gen. Ob wir die Weltge-
schichte oder die aktuelle 
Weltpolitik betrachten, 
immer wieder entsteht 
der Eindruck, Gott halte 
sich heraus. Aber die 
Geschichte ist auch voller 
Beispiele, wie sich schier 
unerträgliche Verhältnis-
se unverhofft zum Guten 
wenden. „Für uns gekreu-
zigt unter Pontius Pilatus“, 
das bedeutet auch, dass 
wir mit Paul Gerhardt 
singen können „…Bist Du 
doch nicht Regente, der 
alles führen soll. Gott sitzt 
im Regimente und führte 
alles wohl.“ 

Dornenkrönung Christi, Caravaggio, 1602



4 Christophoribote

Gemeindeversammlung mit der 
Wahl der Synodalen, anschließend 
Adventsfeier unserer Gemeinde 

Weihnachten in unserer Gemeinde

Bischof Ryszard Bogusz lädt ein zur 
Adventsfeier der evangelisch-lu-
therischen Gemeinde der Göttlichen 
Vorsehung 

Bischof Waldemar Pytel lädt ein zur 
adventlichen Begegnung nieder-
schlesischer Gemeinden Polens und 
Deutschlands

 

18. Dezember

15. Dezember

//Es war

Pater Marian Arndt OFM lädt ein 
zur ökumenischen Adventsfeier mit 
den deutschen Katholiken bei den 
Marienschwestern

Adventsfeier des Sächsischen Ver-
bindungsbüros Breslau mit Konzert 
des Ensembles La Protezione della 
Musica in St. Christophori

Taufe von Lisa Bräckelmann

 
Gottesdienst der neun Lesungen 
und Weihnachtslieder

 

Gemeindeausflug ins Teschener 
Land

//Es ist
//Zu Gast bei uns
24	 Breslauer Westwellen
25	 Schon nicht mehr Erstsemester!
27	 Erinnerungen an meine Kindheit in 

Breslau

28	 Weihnachtlich-winterliches Obdach
30	 Bericht unserer Kantorei Zeggerteum

//Wir zu Gast bei
34	 Treffen der Gemeinden Warschaus  

und Breslaus in Weichsel (Wisła)

10. Dezember

17. Dezember

03	 Für uns gekreuzigt unter Pontius Pilatus – 
Gott sitzt im Regimente

06	 Zwei große Jubiläen
10 	 Versammlungen der Gemeinde
12	 Er wurde für uns gekreuzigt  

unter Pontius Pilatus
21	 Oderbrückengedanken

34

12

25. Dezember

8. Januar

13.–15. Januar24.–25. Dezember

16. Dezember



5

 
Bibelstunde zum Thema Die Hoch-
zeit zu Kana

Gebetswoche für die Einheit  
der Christen

 
Jährliche Gemeindeversammlung

28	 Weihnachtlich-winterliches Obdach
30	 Bericht unserer Kantorei Zeggerteum

//Wir zu Gast bei
34	 Treffen der Gemeinden Warschaus  

und Breslaus in Weichsel (Wisła)

41	 Liturgischer Kalender
42 	Spendeninfo 
42	 Jubilare
42 	Ein Bild von früher

STRESZCZENIA I ARTYKUŁY 
PO POLSKU

11	 Zgromadzenia parafialne
17	 Ukrzyżowany również za nas 

pod Poncjuszem Piłatem
28 	Świąteczno-zimowa gościna
31	 O działalności kantoratu  

Zeggerteum
38	 Reformacja niemiecka,  

a rozumienie roli muzyki  
w nabożeństwie

39	 Pocieszenie płynące z krzyża

19. Januar

//Varia
36	 Durch’s erste Fenster scheint die Sonne
37	 Die Musik im Gottesdienst nach der deutschen 

Reformation
38	 Trost, der vom Kreuze fließt
40	 Nachrufe

36

22.–29. Januar

29. Januar

Liebe Leserinnen  
und Leser,
den ersten Christophoriboten des 
noch jungen Jahres halten Sie etwas 
früher in den Händen als geplant: um 
v.a. die Weihnachtsausgabe zeitig ge-
nug auf den Weg bringen zu können 
wird der Erscheinungstermin in zwei 
Schritten um jeweils zwei Wochen 
nach vorne gezogen. Der Bote 2|2017 
wird Anfang Mai d.J. herausgegeben 
werden und die folgenden Nummern 
erscheinen im August, November und 
Februar. Mit dem aktuellen Heft wün-
schen wir Ihnen an den noch langen 
Winterabenden viel Freude, verbun-
den mit der herzlichen Einladung 
nach Breslau – Stätte der Reforma-
tion – sowie Dank für Ihre spürbare 
Verbundenheit.



6 Christophoribote

Zwei große Jubiläen
500 Jahre Reformation – 750 Jahre Kirche vor dem Ohlauer Tor

Pfr. Andrzej Fober
Propst

Im Jahr 2016 war Breslau das ganze Jahr über Kultur-
hauptstadt Europas. Viele Menschen haben die Stadt an 
der Oder und auch unsere Gemeinde besucht und die Gä-
stezimmer im Pfarrhaus Zimpel waren so gut ausgebucht 
wie noch nie.
Wenn Sie nicht die Möglichkeit hatten an diesen Feier-
lichkeiten teilzunehmen, dann können Sie auch in die-
sem Jahr etwas Schönes bei uns erleben: Breslau und 
Schlesien bieten im Lutherjahr so einiges!
Ich lade Sie sehr herzlich ein zum Hauptgottesdienst un-
serer Breslauer Diözese anlässlich des 500. Jahrestags 
der Reformation. Gefeiert wird am 14. Mai um 11.00 Uhr 
in der Kirche St. Maria Magdalena. Von dieser, unserer 
ehemaligen Mutterkirche aus, nahm mit einer Predigt 
von Pfarrer Johannes Hess im Jahr 1520 die Reformation 
in Schlesien ihren Anfang. St. Maria Magdalena war bis 
Ende des Zweiten Weltkriegs die Ordinationskirche aller 
evangelischen Pastoren der Provinz Schlesien. Die dorti-
ge Orgel spielte bis 1945 der Stadtkantor Breslaus, KMD 
Gerhard Zeggert. Es heisst, er habe die Orgel so zu spielen 
verstanden, dass jeder, der verspätet in die Kirche kam 
und die Predigt von Pfarrer Bunzel verpasst hatte, der Im-
provisation Zeggerts das Thema der Predigt entnehmen 
konnte. St. Maria-Magdalena und Gerhard Zeggert – das 
sind Namen die uns, der Gemeinde an St. Christophori, 
nicht fremd sind. Das kleine Gotteshaus war durch seine 
ganzen Geschichte hindurch mit der großen Magdale-
nenkirche in einer Pfarrei verbunden. Die Mutter setzte 
bei ihrem Kind die Prediger ein. Deren vollständige Liste 
finden Sie auf unserer Webseite. Natürlich bin ich sehr 
stolz, dass auch mein Name auf dieser Liste der Prediger 
und Pastoren an St. Christophori steht. Wer hätte gedacht, 
dass wieder ein Teschener (ich bin der dritte teschener 
Pastor an unserer Kirche) das Wort Gottes in dieser Kir-
che predigen dürfe, und dazu bis heute stets auf Deutsch?
Diese, unsere Kirche, wird gerade im Lutherjahr nicht 
schweigen. Auch bei uns gibt es etwas besonderes zu ent-
decken: Vor dem Backsteinbau stand an dieser Stelle der 
damaligen Stadt Wratislavia eine Kapelle, die der Maria 
von Ägypten gewidmet war und urkundlich bereits im 
Jahr 1267 erwähnt wird. Liebe Freunde, unsere Gemein-
de feiert in diesem Jahr das 750. Jubiläum der „Kirche vor 
dem Ohlauer Tor“. Das verdeutlicht, dass schon 250 Jahre 
vor der Reformation unsere Glaubensvorfahren an dieser 
Stelle der Stadt das wahre Evangelium Jesu Christi pre-
digten, hörten, glaubten und lebten. Wir nun dürfen diese 
lange und gesegnete Tradition weiter pflegen, fortsetzen 
und entwickeln. So reich und unvorhersehbar ist die Gna-
de Gottes, die uns, sterblichen und sündigen Menschen, 
nachhaltige Taten verwirklichen läßt. Wir begehen nicht 
nur die wechselvolle Geschichte des langjährigen Be-
stehens eines Gotteshauses dieser Stadt, sondern noch 
mehr: Nach dem Zweiten Weltkrieg musste der deutsche 

Staat und die Evangelische Kirche der Provinz Schlesien 
von dieser Stadt und diesem Land Abschied nehmen. Die 
trotz allem hier Verbliebenen sollten diese Gegend auch 
bald verlassen. Aber bevor die Stunde schlug, beteten sie 
weiter beharrlich mit dem alten, schlesischen Gesang-
buch in der Hand. Es war nur unter Schwierigkeiten ein 
Gottesdienstraum inmitten der Ruinen zu finden. Die 
Mutterkirche St. Maria Magdalena kam den frommen 
Frauen und Männern zu Hilfe: Deren Konfirmandensaal 
war nutzbar und so konnte weiter evangelischer Gottes-
dienst in deutscher Sprache gefeiert werden. 1958 wur-
de St. Christophori so weit aufgebaut, dass hier die deut-
schen Gottesdienste stattfinden konnten. Und so ist es bis 
heute!
Uns beschäftigen nicht nur der Bau und die Architektur 
unserer Kirche sowie deren Geschichte, Erhaltung oder 
Entwicklung, sondern wichtig ist v.a. die lebendige Ge-
meinde, die sich hier während acht Jahrhunderten unun-
terbrochen versammelt. Diese Gemeinschaft betet genau 
so, wie es vor dem Krieg der Fall war. Stellvertretend für 
alle bis 1945 hier existierenden evangelischen Kirchen-
gemeinden Niederschlesiens pflegen wir deren hiesige 
Tradition.

Ich lade Sie, liebe Glieder und Freunde unserer Gemein-
de, zum Hauptgottesdienst anlässlich der 750-Jahr-Feier 
unserer Kirche am 10. September um 10.00 Uhr herzlich 
ein. Pfr. Waldemar Pytel, Bischof unserer Diözese, wird 
für uns die Festpredigt halten.
Noch weiteres ist und wird für dieses Jahr vorbereitet und 
geplant. Auf einer Sonderseite unserer Webseite www.
schg.pl/750 teilen wir Ihnen alle Ereignisse mit. Ausgabe 
3-2017 des Christophoriboten wird dem 750-jährigen Ju-
biläum der „Kirche vor dem Ohlauer Tor“ gewidmet sein 
und natürlich werden Sie in den kommenden Gemeinde-
briefen auch über die charakteristischen Merkmale der 
Reformation in Schlesien lesen können.
Ich grüße Sie sehr herzlich aus dem Pfarrhaus Breslau-
Zimpel verbunden mit der Hoffnung, dass wir uns, so 
Gott will, im Laufe des Jahres mit vielen von Ihnen tref-
fen können. Ich verabschiede mich heute mit dem Spruch 
für die 36. Woche des Lutherjahres, der sicher nicht zu-
fällig für jene Woche ausgesucht wurde: „Das geknick-
te Rohr wird er nicht zerbrechen und den glimmenden 
Docht wird er nicht auslöschen“ (Jesaja 42,3).

SEIT 750 JAHREN HIER SEEL-
SORGE IN DER MUTTER-
SPRACHE DER MINDERHEIT 
– ZUNÄCHST AUF POLNISCH, 
JETZT AUF DEUTSCH 

1 | Anblick der Kirche von 
Südost, zeitgenössische 
Ansicht. Fot.: Maciej Lulko
2 | Das älteste von der 
Kirche erhaltene Foto. 
Im Vordergrund ist das 
Flussbett des inneren 
Stadtgrabens (Schwarze 
Ohle) mit der Uferbebauung 
zu sehen. Fot.: Herder Institut 
Marburg
3, 4 | 1866 wurde der 
Stadtgraben zugeschüttet 
und an der Stelle ein kleiner 
Park, der St. Christophori-
Platz, angelegt. Wie auf 
dem Foto zu sehen, war 
die Kirche vollkommen von 
Grün umgeben.  
Fot.: Fotopolska.eu
5 | Heutzutage ist die Kirche 
von modernen Gebäuden 
umgeben und liegt leider 
an einer sechsspurigen 
Schnellstraße.  
Fot.: Maciej Lulko
6 | Anblick des zerstörten 
Innenraumes der Kirche 
nach dem 2. Weltkrieg.
Fot.: Portal Fotopolska.eu
7 | Anblick aus den 70-er 
Jahren des 20. Jh.
Fot.: dolny-slask.org.pl
8 | Heute erfreut sich 
unsere Kirche des ersten 
verputzten Netzgewölbes 
Breslaus. Fot.: Maciej Lulko
9 | Das aus Massel (Masłów) 
nach dem 2. Weltkrieg nach 
St. Christophori verbrachte 
manieristische Triptychon.
Fot.: Maciej Lulko



7

1



8 Christophoribote

3 4

52



9

7

9

6

8



10 Christophoribote

Versammlungen 
der Gemeinde 

Dag von Kap-herr
Vorsitzender 

des Gemeinderates

Am Sonntag, den 18. Dezember 2016 fand nach dem Got-
tesdienst eine Gemeindeversammlung statt zur Wahl 
der Vertreter unserer Gemeinde für die neue Kadenz der 
Synode. Die evangelisch-lutherische Kirche Polens be-
steht aus 6 Diözesen: Breslau, Pommern und Großpolen, 
Masuren, Warschau, Kattowitz, Teschen. St. Christophori 
ist eine von insgesamt 15 Kirchengemeinden der Diöze-
se Breslau, die sich vom Riesengebirge bis nach Stettin 
(Szczecin) erstreckt. Jede Diözese hat als vertretendes Or-
gan eine Synode, in der die Geistlichen und die Vertreter 
der Gemeindeglieder zusammenkommen.
Wir freuen uns, dass Krystyna Kadlewicz und Zuzanna 
Kujat am 18. Dezember 2016 für die fünfjährige Kadenz 
von der Gemeindversammlung in diese Aufgabe gewählt 
wurden. Gemeinsam mit Probst Andrzej Fober werden sie 
an den zweimal jährlich stattfindenden Zusammenkünf-
ten teilnehmen. Die Frühjahrssynode findet meistens an 
einem Samstag in Breslau statt und für die Herbstsynode 
finden sich die Vertreter für ein ganzes Wochenende im 
Raum Stettin ein.
Bei diesen Zusammenkünften werden unterschiedliche 
Themen behandelt: Die Geistlichen halten Referate über 
die Aktivitäten ihrer Gemeinden, es wird über gemeinde-
übergreifende Seelsorge gesprochen und es werden Ar-
beitskreise gebildet, in denen verschiedenen kirchliche 
Projekte ausgearbeitet werden. Nicht zuletzt werden na-
türlich auch die Finanzen vorgestellt und diskutiert.
Zu Jahresbeginn dann trafen sich am Sonntag, den 29. Ja-
nuar 2017 die mobilen Mitglieder unserer weitverstreuten 
Gemeinschaft zur obligatorischen Gemeindeversamm-
lung, derer gedenkend, die wegen Krankheit ihr Zuhause 
nicht verlassen konnten. Nach der Feier des Gottesdien-
stes in St. Christophori fuhren wir zu unserem Pfarrhaus 
im Zimpel und konnten uns bei Suppe, Würstchen und 
typisch polnischem Gemüse-Kartoffelsalat stärken, wel-
che von Aldona Gundlach-Fober und Gemeindeschwester 

Lidia Podżorska zubereitet worden waren. Später gab es 
eine so große Auswahl schmackhafter Kuchen von den 
Frauen unserer Gemeinde, dass alle ein Picknickpaket 
mit nach Hause nehmen durften.
Pastor Fober eröffnete die offizielle Versammlung mit 
einem Gebet. Anschließend berichteten der Propst und 
der Vorsitzende des Rates der Gemeinde, Dag v. Kap-herr, 
über das vergangene Jahr 2016 und über die Vorhaben im 
laufenden Jahr 2017: In 2016 war ein neuer Gemeinderat 
gewählt worden, die Quartalsschrift Christophoribote 
wurde in veränderter Redaktion weitergeführt, es wur-
de das erste Kirchenfenster der St. Christophori-Kirche 
im Renaissance-Stil restauriert und von der Stiftung 
Zeggerteum das Projekt zum Bau der Gerhard-Zeggert-
Gedächtnisorgel initiiert. Vor allem konnte jedoch der 
innere Ausbau des Turms von St. Christophori beendet 
werden: nachdem das Glockenseil während des Läutens, 
was bei uns noch per Hand geschieht, gerissen war, und 
das Anbringen eines neuen tatsächlich nur unter Lebens-
gefahr möglich war, wurden neue Holzleitern und Platt-
formen bis ganz nach oben eingepasst. Auch für die Bau-
arbeiter war diese Aufgabe mit Angstschweiss verbunden 
und sie waren froh, abends mit wackligen Knien wieder 
festen Boden unter den Füßen zu haben. Hoch, eng und 
zugig ist der Turm immer noch, aber von dem wunderba-
ren Ausblick konnten sich mittlerweile einige schwindel-
freie und kletterfreudige Gemeindeglieder überzeugen.
Für 2017 planen wir vor allem die Renovierung der Al-
ten Pfarrei, die direkt an die Kirche angebaut ist. Diese 
Räumlichkeiten mit Küche und Bad können dann für Kin-
dergottesdienste, Religions- und Musikunterricht und 
Zusammenkünfte von Gemeindegliedern nicht nur nach 
den Gottesdiensten genutzt werden.
Drei der festangestellten weltlichen Mitarbeiter (Gemein-
deschwester Lydia Podżorska, Küster Roy Häuslein sowie 
Organist und Kantor Tomasz Kmita-Skarsgård) berich-
teten über die Tätigkeiten in ihren Aufgabenbereichen. 
Nach der Besprechung des Jahresabschlusses 2016 und 
der Finanzplanung für 2017 wurde von deren Vorsitzen-
den der Bericht der Revisionskommission verlesen und 
die Entlastung des Rates der Gemeinde beantragt. Die-
sem wurde mit drei Enthaltungen entsprochen.
Abschließend wurde über die z.T. bereits laufenden Pro-
jekte der Restaurierung der Fenster,  Renovierung und 
Alternativen eines evtl. Durchbruchs Alte Pfarrei, Fassa-
de und Vorplätze an St. Christophori diskutiert, zu deren 
weiterer Information und Besprechung, auch hinsicht-
lich des Neubaus der Gerhard-Zeggert-Gedächtnisorgel, 
die Gemeindeglieder zu weiteren Zusammenkünften 
eingeladen werden.
Probst Fober beendete die Versammlung mit dem Vater-
unser und wir können dankbar sein, dass alle im dunklen 
Winterabend gesund nach Hause kamen.1



11

1 | Propst Fober während 
seines Jahresrückblicks.
2 | Unsere Gemeinde holt  
zu allen Treffen die 
außerhalb Breslaus 
wohnenden Mitglieder ab.  
Fot.: Annemarie von Kap-herr

SONNTÄGLICHE RÜCK- UND VORSCHAU 
NACH EINEM HALBEN JAHR IM AMT: DER 
ERSTE BERICHT UND UNSERE PLÄNE

ZGROMADZENIA PARAFIALNE
W niedzielę 18 grudnia 2016 r. odbyło się zgromadzenie 
parafialne, mające na celu wyłonienie wśród członków 
zboru reprezentancji na nową kadencję Synodu Diecezji. 
Parafia Św. Krzysztofa jest jedną z 15 znajdujących się 
w Diecezji Wrocławskiej, która rozciąga się od  Karkono-
szy, aż po Szczecin. Synod, w którym zasiadają zarówno 
duchowni, jak i świeccy, jest organem reprezentującym 
poszczególne prowincje kościelne. Na reprezentantki na-
szej parafii wybraliśmy panie Krystynę Kadlewicz i  Zu-
zannę Kujat, które wspólnie z proboszczem Andrzejem 
Foberem będą uczestniczyć w obradach odbywających 
się wiosną i jesienią. W czasie synodu omawiana jest dzia-
łalność poszczególnych parafii, działania duszpasterskie 
w diecezji oraz procesy wdrażania nowych projektów.
W niedzielę 29 stycznia zebraliśmy się, aby zapoznać 
się ze sprawozdaniami dotyczącymi poprzedniego roku. 
Ksiądz Fober otworzył zgromadzenie wspólną modlitwą, 
a następnie zrelacjonował nam najważniejsze wydarze-
nia parafii w minionym roku. Relacje były kontynuowane 
przez przewodniczącego rady parafialnej Daga von Kap-

-herra, jak i pracowników parafii: Lidię Podżorską, Roya 
Häusleina, Tomasza Kmitę-Skarsgårda, którzy opowiada-

li o swoich dokonaniach i planach. 
Jednym z ważniejszych wydarzeń ubiegłego roku był wy-
bór nowej rady parafialnej, zmiana redakcji i wyglądu 
Christophoribote, rekonstrukcja pierwszego okna w nawie 
kościoła oraz kontynuacja projektu budowy Organów Pa-
mięci Geharda Zeggerta. Projektem zakończonym w 2016 
r. była przebudowa wnętrza wieży kościelnej, by urucha-
mianie ręczne dzwonu było już całkowicie bezpieczne.
W 2017 r. planujemy remont przykościelnej Starej Ple-
banii. Pomieszczenia te mają być wykorzystane w przy-
szłości do nauki religii oraz muzyki, szkółki niedzielnej 
dla dzieci, przechowywania zbioru zabytkowych wydań 
Pisma Świętego, gromadzenia nut kantoratu, a przede 
wszystkim regularnych spotkań parafian.
W kolejnej części zgromadzenia zajęliśmy się finansami 
parafii, czyli sprawozdaniem za rok 2016 i preliminarzem 
na rok 2017. Część oficjalną zakończyło przeczytanie proto-
kołu komisji rewizyjnej i przyjęcie odpowiednich uchwał.
Zgromadzenie zakończono wolnymi wnioskami i dysku-
sją na temat toczących lub planowanych projektów. Cie-
szymy się, że po wspólnej modlitwie wszyscy, w ciemną 
zimową noc, bez większych kłopotów powrócili do swoich 
domów.

2



12 Christophoribote

Er wurde für uns 
gekreuzigt 
unter Pontius Pilatus

Text: Dr. Matthias Bernstorf, Radiopastor im Norddeutschen Rundfunk

12 Christophoribote



13

später, im fünften Jahrhundert, 
und zwar im gallischen Sprach-
raum. Jener Satz, um den es uns 
geht, klingt im Apostolicum 
ähnlich: „Gelitten unter Pontius 
Pilatus, gekreuzigt, gestorben und 
begraben“. Das Nicäno-Konstanti-
nopolitanum hatte es um das Jahr 
381 so gesagt: Crucifixus etiam pro 
nobis sub Pontio Pilato, passus et 
sepultus est.

Er wurde für uns gekreuzigt 
unter Pontius Pilatus, hat gelitten 
und ist begraben worden.

‚Für uns‘. Das ist ein Unterschied 
zwischen beiden Bekenntnissen, 
der uns noch beschäftigen wird. 
Beginnen wir mit dem Wort, das 
grundlegend für beide war.

zu einer wichtigen Kraftquelle 
des Glaubens geworden. Das ist 
das Symbol des Kreuzes bis dato 
geblieben. Jedem, der schweres 
Leid erfährt, sagt dieses Bekennt-
nis sinngemäß: Gott ist dir nahe, 
gerade dann, wenn du dich in 
Angst, Schmerz und Tod von aller 
Welt verlassen fühlst. Denn Gott, 
wie wir ihn verstehen, ist auch im 
Leiden gegenwärtig. Aus diesem 
Grund fand das Kruzifix seinen 
Platz in Hospitälern und Klöstern, 
überall dort, wo wie im ursprüng-
lichen Bau der St. Christophori-
Kirche Kranke und sterbende 
Menschen vor den Mauern der 
Stadt liebevoll gepflegt und mit 
Gebeten begleitet wurden.

Ein paar Worte nur, und doch 
fassen sie drei zentrale Ge-
wissheiten der damals noch 
jungen Weltkirche zusammen: 
die Menschlichkeit Jesu, das 
Erscheinen des Christus als welt-
geschichtliches Ereignis und das 
„Wozu“ des göttlichen Heilsplans. 
Aber der Reihe nach: Die litera-
rischen Ursprünge des Nicäno-
Konstantinopolitanums reichen 
vor die beiden kirchlichen 
Konzile zurück, denen wir seine 
heutige Form verdanken, den 
Konzilen von Nicäa (325 n.Chr.) 
und Konstantinopel (381 n.Chr.). 
Zum Vergleich: Das so genannte 
Apostolische Glaubensbekenntnis 
entsteht erst zweihundert Jahre 

Crucifixus oder: die Menschlich-
keit Jesu

Gekreuzigt. Dieses Wort sollte für 
alle Zeiten festhalten: Jesus von 
Nazareth ist den Weg mensch-
lichen Leidens gegangen. Er hat 
wirklich gelitten, bis zum Tod.

Für die Generation, die die Zeit 
der Christenverfolgung noch 
miterlebt hatte, dürfte dieser Satz 
unsagbar tröstlich gewesen sein. 
Unter Kaiser Diokletian (284-305) 
war die Zahl der christlichen Mär-
tyrer in die Tausenden gestiegen. 
Dass Jesus von Nazareth, ihr Herr 
und Heiland, gelitten hatte wie sie 
selbst, war für alle, die um ihres 
Glaubens willen verfolgt wurden 
und Angehörige verloren hatten, 

1

13



14 Christophoribote

Paulus und der mündlich überlie-
ferten Taufbekenntnisse bewah-
ren. Darüber hinaus versuchte 
es, eine scheinbar leichte Frage 
zu beantworten, die bis dahin 
immer noch ungeklärt im Raum 
schwebte, nämlich: Wer genau 
war dieser Jesus von Nazareth? 
War er Mensch oder Gott oder 
beides zugleich? Und inwiefern 
war er Gottes Sohn? Diese Frage 
führte in die geschichtliche 

IN JESU LEIDEN AM KREUZ ZEIGTE  
SICH DEM APOSTEL PAULUS AUF  
PARADOXE WEISE GOTTES LIEBE  
UND MENSCHLICHKEIT 

Dimension des christlichen 
Glaubens. Sie vor aller Welt zu 
erklären, hatten die Verfasser des 
Nicäno-Konstantinopolitanums 
als wesentliche Herausforderung 
ihrer Zeit erkannt.

Sub Pontio Pilato: Christus als 
weltgeschichtliches Ereignis

Das erste restaurierte farbi-
ge Glasfenster Ihrer Kirche im 
Herzen Breslaus bringen zu 
Gesicht, wie selbstverständlich 
uns heutzutage das Denken in ge-
schichtlichen Zusammenhängen 
geworden ist. Die ausgebrannte 
St. Christophori-Kirche nach 
dem Krieg wieder aufzubauen, 
die neue Orgel dieses evangeli-
schen Gotteshauses von jungen, 
begabten Breslauern mitentwer-
fen zu lassen und nicht zuletzt die 
Skulptur des Christophorus, die 
daran erinnert, wie in einer jun-
gen Stadt Menschen füreinander 
zur Brücke werden können – das 
alles erschließt seinen heuti-
gen Zauber dadurch, dass wir 
gewohnt sind, große historische 
Zeiträume zu überblicken. 

Darin unterscheiden wir uns 
drastisch vom Lebensgefühl des 
Paulus und des Wanderpredi-
gers Jesus von Nazareth, dessen 
radikale Besitzlosigkeit seinen 
Zeitgenossen suspekt war. Es ist 
kein Zufall, wenn Jesus betet „Un-
ser tägliches Brot gib uns heute“. 

Die Naherwartung des Reiches 
Gottes konzentrierte den Blick auf 
die Bewährung in der Gegenwart. 
Die Vergangenheit spielte nur 
insofern eine Rolle, als es sie für 
den unmittelbar erwarteten Welt-
untergang richtig zu deuten galt. 
Wir dagegen sind heute technisch 
in der Lage, Milliarden Jahre in 
die Entstehungszeit unseres Uni-
versums zurückzublicken. Ebenso 
können wir die geologische Ent-

Im religiösen Empfinden der 
Spätantike war das ein verstören-
des Gottesbild. Was sollte das für 
ein Göttersohn sein, der Aussät-
zige heilt und sich selbst kreuzi-
gen lässt? Für die römische und 
hellenistische Glaubenswelt war 
das unerhört. Nun schreibt aber 
der Apostel Paulus: „Der Glaube 
kommt aus dem Hören“ (Römer 
10,17, wörtlich: εξ ακοης). Für Pau-
lus entspringt der Glaube einem 
akustischen Phänomen, und das, 
was ein Mensch seiner Meinung 
nach unbedingt hören sollte, war 
das Wort vom Kreuz. So hat er es 
in den ersten zusammenhängen-
den Schriften des Christentums 
entfaltet: seinen Briefen, die er 
an die Gemeinden in Thessalo-
niki, Korinth, Galatien, Rom und 
Philippi geschrieben hat.

Nicht in den Höhen menschli-
cher Vollkommenheit oder ethi-
scher Brillanz ist Gott gegenwär-
tig, schreibt Paulus, sondern in 
der Tiefe. Er versteht Jesus als den 
verheißenen Messias, geschickt 
vom Gott Abrahams, Isaaks und 
Jakobs, der in der Person Jesu 
allen Menschen neu und wunder-
bar nahe kommen will. Das Ziel 
Gottes begreift Paulus so: Gott 
möchte die gesamte Menschheit 
erlösen von der Macht der Sünde. 
Als diese eine Sünde betrachtet 
Paulus die menschliche Hybris, 
selber sein zu wollen wie Gott. Sie 
verursache die irrige Selbstüber-
schätzung, der Mensch könne sich 
aus eigener Kraft erlösen. Das 
vermag aus paulinischer Sicht 
allein Gott, und zwar durch das 
Leiden Jesu am Kreuz. Für Paulus 
war Gott also weder ein willkürli-
cher Despot, wie es die römischen 
Opferkulte befürchten ließen, 
noch ein unpersönliches Prin-
zip, wie die seinerzeit populäre 
Geisteshaltung der Stoa lehrte. 
Sondern für Paulus hatte sich am 
Kreuz auf paradoxe Weise Gottes 
Liebe und Menschlichkeit gezeigt.

Mit dem Wort ‚gekreuzigt‘ wollte 
die entstehende Weltkirche bei 
einem ihrer ersten Konzile im 
Jahre 381 n.Chr. dieses theologi-
sche Vermächtnis des Apostels 

Jesus-Darstellung, die sie in ihren 
Quellen vorfanden, konnten sie 
im Rahmen mehrerer Kapitel 
ausgleichen. Anders gesagt: Sie 
brauchten Wesen und Wirken 
des Christus nicht dogmatisch 
auf wenige Sätze zu fokussieren. 
In Zeiten mangelnder Glaubens- 
und Pressefreiheit, wie wir die 
antichristliche Gesetzgebung der 
römischen Kaiser in den ersten 
drei Jahrhunderten mit heutigen 
Begriffen vielleicht interpre-
tieren dürfen, fehlte zudem die 
Gelegenheit, aus den verschie-
denen Evangelien ein einheitli-
ches Bild oder gar Bekenntnis zu 
publizieren.

Das änderte sich mit der Kon-
stantinischen Wende im Jahre 
313 n. Chr. Kaiser Konstantin 
erlaubte und begünstigte fortan 
das Christentum. Man kann sich 
diesen politischen Wandel nicht 
tiefgreifend genug vorstellen. 
Als Analogien aus unserer Zeit 
mögen allenfalls der Fall der 
Berliner Mauer und des Eisernen 
Vorhangs dienen. Es war der 
römische Bischof Silvester, in des-
sen Amtszeit dieser Wendepunkt 
der Weltgeschichte fiel. Er wurde 
der erste Papst, der nicht das 
Martyrium zu erleiden brauch-
te. Vielleicht wäre rückblickend 
„Felix“ ebenfalls ein passender 
Name für ihn gewesen. Unter 
Silvester konnte sich die Kirche 
frei in der Welt ausbreiten, sich 
überregional organisieren und zu 
diesem Zweck erstmals gemein-
sam klären, woran sie im Kern 
glaubt. 

Letzteres sollte im Jahre 381 
n.Chr. das Nicäno-Konstantino-
politanum leisten. Der zeitliche 
Abstand zu den ersten Gemein-
den war enorm. War Jesus nun 
Mensch oder Gott? In dieser Frage 
hatten sich unterschiedliche 
Ansichten verfestigt, je nachdem, 
welcher philosophische Kontext 
die christlichen Gemeinden in 
Rom, Alexandria und Konstan-
tinopel geprägt hatte. Ein Neues 
Testament, wie wir es kennen, 
gab es noch nicht. Erst 367 n.Chr. 
bildet sich ein Konsens, welche 

wicklung unseres Planeten, etwa 
die Folgen seiner Überhitzung, 
hunderte Jahre vorausberechnen, 
auch, wenn uns das derzeit nicht 
wirklich zu ernsthaften Konse-
quenzen zu drängen scheint.

Paulus rechnete mit dem Ende 
der Geschichte innerhalb der 
nächsten Generation. Darum hielt 
er zum Beispiel die Frage junger 
Leute, wie man sich am besten 
einen guten Ehepartner angelt, 
für vergebliche Liebesmühe. 
Nicht zuletzt die Christenverfol-
gung, die im Osten des römischen 
Reichs bis ins vierte Jahrhundert 
wütete, ließ für innerweltliche 
Zukunftshoffnungen nicht viel 
Platz. Die Lust, die Geschichte so 
zu denken, dass sie den Fortbe-
stand des römischen Imperiums 
einkalkuliert, ja begrüßt, musste 
Christen suspekt vorkommen. 

Erst ab dem Jahr 70 n.Chr. stel-
len sich einzelne Schriftsteller der 
Notwendigkeit, die Augenzeugen-
berichte der ersten Generation 
für die Nachwelt festzuhalten. 
Das waren die Evangelisten. 
Was sie leisteten, lässt sich mit 
der Arbeit von Journalisten und 
Zeitungsredakteuren vergleichen. 
Sie recherchierten, sammelten 
mündliche und schriftliche 
Quellen und stellten – jeder auf 
seine Weise – eine Biographie des 
Jesus von Nazareth zusammen. 
Die Widersprüchlichkeit der 

1 | Christus vor Pilatus, Mihály von 
Munkácsy, 1881



15

Evangelien und Briefe aufzube-
wahren sich lohnen könnte. 

Für die Christen des Ostens zum 
Beispiel war die philosophische 
Perspektive der johannäischen 
Schriften wichtig. „Am Anfang 
war das Wort, und das Wort war 
bei Gott, und Gott war das Wort“ 
(Joh 1,1). Damit galt als unver-
zichtbar, dass Jesus und Gott in 
einem wie auch immer gearteten 
Bekenntnis wesenseins gedacht 
werden müssen. 

Im westlichen Christentum 
war das Jesus-Bild des Markus-
evangeliums populär. Markus 
setzt erst mit der Taufe Jesu im 
Jordan ein: „Da geschah eine 
Stimme vom Himmel: Du bist 
mein lieber Sohn, an dir habe 
ich Wohlgefallen.“ (Mk 1,11). Das 
eröffnete früh die Vorstellung, 
dass Jesus ein normaler Mensch 
war, der von Gott gewissermaßen 
adoptiert und als Retter auserse-
hen wurde. Die Spannungen der 
Weltchristenheit, wie wir sie zum 
Teil noch heute vorfinden, sind 
bereits in den Evangelien ange-
legt. Der Versuch, aus allen vier 
Evangelien ein einzelnes Buch 
zu schreiben (ein so genanntes 
Diatessaron), misslang. Zu groß 
waren die Unterschiede selbst 
zwischen den vier gebräuchlich-
sten Jesus-Biographien. Damit 
blieb aber auch die Wahrheitsfra-
ge schmerzlich offen.

Das Nicäno-Konstantinopolita-
num will darum zunächst einen 
historischen Fixpunkt sichern. 
„Sub Pontio Pilato“. Damit ver-
gewissert sich die Kirche, dass 
das Erscheinen des Christus ein 
geschichtliches Ereignis war, von 
Gott vertikal in den Lauf der line-
aren Weltgeschichte gestellt, um 
sie in seinem Sinne zu verändern. 
Dazu dient die Figur des Pilatus.

Die Passionsberichte innerhalb 
der Evangelien schildern ihn als 
denjenigen, der Jesus zum Tode 
verurteilen und hinrichten ließ. 
Lukas schreibt ihm zudem die 
Ermordung jüdischer Pilger zu. 
Auch das Wirken Johannes des 
Täufers datiert Lukas in die Zeit 
der Statthalterschaft des Pontius 

Pilatus. Da die Evangelien jedoch 
allesamt Glaubenszeugnisse sind, 
gilt ihre historische Zuverlässig-
keit als fraglich. Umso wichtiger 
ist aus heutiger Sicht, dass Pilatus 
einen historischen Bezugspunkt 
auch außerhalb christlicher 
Quellen verkörpert. Der römi-
sche Geschichtsschreiber Tacitus 
berichtet in seinen Annalen 
über den Brand Roms im Jahre 
64 n.Chr.: „Auctor nominis eius 
Christus Tiberio imperitante per 
procuratorem Pontium Pilatum 
supplicio adfectus erat.“ – „Der 
Urheber jenes Namens, Christus, 
wurde während der Regierung 
des Tiberius durch den Prokura-
tor Pontius Pilatus hingerichtet.“

Den Preußen waren ja Titel 
besonders wichtig. Darum verzei-
hen Sie mir bitte den kleinlichen 
Hinweis, dass sich Tacitus im Titel 
„Prokurator“ möglicherweise ge-
irrt hat. Eine römische Inschrift, 
die 1961 bei Grabungen Cäsarea 
entdeckt wurde, besagt, dass Pi-
latus Präfekt, nicht Prokurator in 
Judäa war: S TIBERIEVM PONTIVS 
PILATVS PRAEFECTVS IVDAEAE 

Münzfunde legen die Regie-
rungszeit des Pilatus in Judäa 
während der Jahre 29, 30 und 31 
nahe. Zieht man die Passions-
berichte der Evangelien hinzu, 

gelebt, wurde gekreuzigt und hat 
wirklich gelitten. Das galt es zu 
bekennen. Denn damit bewahr-
te das Konzil die paulinische 
Theologie vom Kreuz, die hinfällig 
geworden wäre, wenn Jesus – wie 
eine theologische Strömung der 
Zeit behauptete – rein göttlich, 
aber nicht menschlich gewe-
sen wäre. Als Geistwesen hätte 
Jesus die eigentlichen Tiefen der 
menschlichen Existenz nicht 
wirklich durchleiden können. 
Darum steht Pontius Pilatus im 
Nicänischen Glaubensbekenntnis 
für die Bedingungen der mensch-
lichen Existenz, denen Jesus als 
Mensch ausgeliefert war.

Wer mehr über den Charakter 
des Pilatus erfahren möchte, wird 
in den Evangelien fündig. An 
seiner juristischen Zuständigkeit 
lassen die Evangelisten keinen 
Zweifel. Ihnen zufolge klagen die 
Hohenpriester Jesus von Naza-
reth an, Hochverrat begangen zu 
haben. Diese Anklage fiel in den 
Wirkungsbereich der römischen 
Besatzungsmacht. 

Bei Markus zeigt sich Pilatus 
klug, aber willensschwach. Er 
erkennt, dass Jesus zu Unrecht 
angeklagt wird und versucht, 
Jesus unter Berufung auf einen 
humanitären Brauch freizulassen 

zurückbringen. Dieses traurige 
Kapitel der Passionsgeschichte 
prägt bis heute unser Sprichwort 
„von Pontius zu Pilatus.“

Ein anderes Sprichwort ent-
stammt dem Pilatus-Bild, das 
Matthäus entwirft. Auch er 
schreibt etwa zwei Jahrzehnte 
später als Markus, hält sich aber 
strenger an dessen Passionsbe-
richt. Matthäus kannte sich in 
den Schriften des Alten Testa-
ments bestens aus. Darum weiß 
er über Markus hinaus von der 
Ehefrau des Pilatus zu berichten. 
Im alttestamentlich vertrauten 
Medium des Traums (ähnlich 
Josefs Träumen im Gefängnis 
1. Mose 37) erkennt sie Jesus als 
Gerechten. Pilatus verurteilt 
Jesus trotzdem, wäscht sich aber 
öffentlich die Hände. Auch das 
ist eine Anspielung auf das Alte 
Testament (5. Mose 21,6). Sich die 
Hände in Unschuld zu waschen 
bezeichnet seitdem den Versuch, 
trotz klarer persönlicher Verant-
wortlichkeit die eigene Schuld 
abzustreiten.

Die größte Wirkungsgeschichte 
in der Kunst hat ein Pilatus-Zitat 
entfaltet, das der Evangelist Jo-
hannes überliefert. Hier ahnt der 
von Zweifeln getriebene Statt-
halter die übernatürliche Sphäre, 
der Jesus entstammt („Woher bist 
du?“ Joh 19,9). Auch Johannes 
greift auf einen älteren Passi-
onsbericht zurück, ergänzt aber 
ebenfalls Szenen, die seiner theo-
logischen Linie entsprechen. Etwa 
die Frage des Pilatus „Was ist 
Wahrheit?“. In der Hoffnung, die 
Straflust des Volkes auch ohne To-
desurteil stillen zu können, lässt 
Pilatus Jesus auspeitschen und 
den dornengekrönten Christus so 
dem Volk zur Schau stellen. Dabei 
spricht er die Worte: „Seht, welch 
ein Mensch!“ (Joh 19,5). In An-
dachts- und Miserikordienbildern 
wurde diese Schlüsselszene seit 
dem frühen Mittelalter besonders 
häufig dargestellt. 

Als österlicher Betrachter dieser 
Szene kann ich die lateinische 
Fassung „ecce homo“ (auf 
Deutsch: seht, der Mensch) auch 

ließe sich die Kreuzigung Jesu in 
diesem Zeitraum datieren.

Wie ist Pilatus moralisch zu 
bewerten? Die Evangelien bleiben 
in dieser Frage vielschichtig, 
mehr dazu gleich. Das Nicänische 
Glaubensbekenntnis enthält sich 
der Bewertung, denn es verfolgt 
eine andere Zielsetzung. Die 
Einordnung in die nachprüfba-
ren zeitlichen Kategorien des 
römischen Weltreichs soll etwas 
klarstellen, das dem Konzil theo-
logisch wichtiger war: Jesus ist 
wirklich Mensch geworden. Er hat 

(Mk 15,6f). Die Hohenpriester 
durchschauen diese List und 
stacheln das Volk an, die Freilas-
sung von Barabbas zu verlangen, 
was Pilatus akzeptiert. Bei Lukas, 
der ca. zwanzig Jahre später als 
Markus schreibt, verstärkt sich 
die Tendenz, Pilatus zu entlasten. 
„Ich finde keine Schuld an diesem 
Menschen“ hören wir Pilatus 
sagen (Lukas 23,4). Hier schickt 
Pilatus Jesus an die jüdischen 
Autoritäten sogar zurück. König 
Herodes aber lässt Jesus verspot-
ten und wiederum zu Pilatus 

NICHT ALS GEISTWESEN, SONDERN 
NUR AUFGRUND SEINES MENSCHSEINS 
KONNTE JESUS DIE TIEFEN  
IRDISCHEN LEBENS DURCHLEIDEN 



16 Christophoribote

auf Pilatus beziehen. In Pilatus 
zeigt sich die ganze Unvoll-
kommenheit der menschlichen 
Existenz: sein Wissen um das 
Gute ebenso wie seine Schwäche, 
das Gute zu tun. Und kann es 
aufs Ganze gesehen ungerecht 
sein, wenn Pilatus Jesus zum Tode 
verurteilt, wo doch im Nachhin-
ein alles so geschehen musste, um 
Gottes Heilsplan zu erfüllen? Das 
Nicäno-Konstantinopolitanum 
stellt uns in dieser Frage eine 
Deutungshilfe zur Seite. Sie ist 
kurz, hat aber viele Streitigkeiten, 
die die Konzile der Spätantike 
nicht zu lösen vermochten, über-
strahlt.

Pro nobis: Das „Wozu“ des göttli-
chen Heilsplans

„Jeder Mensch, der in Breslau et-
was sucht, braucht eine Brücke.“ 
An dieses Predigtwort von Propst 
Fober im Radiogottesdienst 2016 
denke ich gerne zurück. Breslau 
ist von vielen Flüssen durchzo-
gen, die alle zusammenkommen, 
um in das große Meer zu fließen, 
das Polen und Deutsche in Europa 
verbindet. In der Bibel ist das 
Meer ein Symbol für die Ewigkeit. 
Und das ewige Leben war das Ziel, 
das die Christen in Ost und West 
im Glauben verbunden hat. Diese 
Verbindung trägt bis heute in der 
Deutung „für uns“.

„Für uns“. Das waren die inter-
pretierenden Worte, mit denen 
unsere Vorfahren das Leiden und 
Sterben Jesu gemeinsam zu ver-
stehen wussten. In der Fülle der 
Fragen, die sich das Konzil von 
Konstantinopel zu klären vorge-
nommen hatte, blieben diese zwei 
Worte hilfreich und tröstlich: für 
uns. Das Konzil suchte nach einer 
verbindlichen Antwort, wer Jesus 
von Nazareth war. Die Evangelien 
konnten sie nicht vollends liefern, 
weil sie Jesus teils als messiani-
schen Menschensohn, teils als 
präexistenten Christus verehrten. 
So verstanden konnte Jesus nicht 
nur Mensch, aber auch nicht nur 
Gott gewesen sein. 

Es war Kaiser Konstantin, der 
auf eine versöhnliche Lösung 

der Christen in Ost und West 
drängte. Ihre internen Glau-
bensdifferenzen waren ihm 
persönlich fremd, darum werden 
ihm auch entscheidende Formu-
lieren zugeschrieben, die einen 
diplomatischen Kompromiss in 
Konstantinopel herbeiführen 
sollten. Sein Ziel war eine stabile, 
einheitliche Kirche an seiner 
Seite. Die Zeit zeigte, dass manch 
taktischer Kompromissvorschlag 
Konstantins der Wahrheitsliebe 
späterer Generationen nicht 
standhalten konnte. Dazu gehört 
im Nicäno-Konstantinopolitanum 
die Formulierung, dass Jesus we-
senseins/wesensgleich war mit 
Gott. Dieser Begriff war im Grie-
chischen bewusst mehrdeutig 
gewählt worden, damit möglichst 
viele Gruppen ihn unterschrei-
ben konnten. Nur, wer Jesus von 
Nazareth ausschließlich als Men-
schen sah, musste ins Zweifeln 
kommen. Darum sind die Worte 
„für uns“ bis heute so wichtig. Sie 
bauen eine Brücke zum Heils-
geschehen, unabhängig davon, 
wie man sich Geburt, Leiden und 
Auferstehung Jesu vorstellt.

Der Evangelist Markus kannte 
keine Jungfrauengeburt und 
hielt sie für sein Verständnis des 
Messias auch nicht für notwen-
dig. Matthäus zeichnet Jesus als 
Spross aus dem Hause Davids, 
Lukas konstruiert einen Stamm-
baum, der von Jesus bis zu Adam 
reicht. Das aber erklärte nicht 
wie gewünscht die persönliche 
Gottessohnschaft Jesu, sondern 
lediglich, dass wir alle Gottes 
Kinder sind. Johannes betont die 
Einheit von Vater und Sohn im 
Logos, wodurch die menschlich-
emotionale Seite Jesu, wie Markus 
sie noch skizzierte, zurücktrat. 

Als Quintessenz versucht das 
Nicäno-Konstantionopolitanum 
beides festzuhalten: Jesus war 
wirklich Mensch. Als Erlöser 
ist er aber auch wirklich Gottes 
Sohn. Spätere Konzile fanden 
dafür die Worte „wahrer Mensch 
und wahrer Gott“. Im Disput von 
Konstantinopel, wie diese Dua-
lität zu denken sei, brachten die 

Worte „für uns“ eine hilfreiche 
Perspektive ins Spiel: das „Wozu“. 
Wen die Gegensätzlichkeit der 
Evangelien zur Verzweiflung 
getrieben hatte, für den konnte 
das ‚pro nobis‘ eine der zentralen 
Gewissheiten des Glaubens blei-
ben. Am Ende eines in Aporien 
verstrickten Streitgesprächs 
mochte das etwa so klingen: „War 
Jesus nun Mensch oder Gott?“ „Ob 
Mensch oder Gott: Er war es für 
uns.“ „Inwiefern war Jesus Gottes 
Sohn?“ „Schwer zu sagen, aber 
er war es für uns.“ „Wie wurde 
Gott Mensch?“ „Kompliziert, aber 
sicher: für uns.“ 

Jesus ist für uns auf die Welt 
gekommen, damit wir das ewige 
Leben haben. Das blieb auch für 
diejenigen, deren theologische 
Positionen seitens der frühen 
Kirche verworfen wurden, eine 
tragfähige Überzeugung. „Für 
uns“ – das konnte im redlichen 

Fragen nach dem „Wie“ und 
„Warum“ der Leidensgeschichte 
Jesu das „Wozu“ des göttlichen 
Heilsplans anvisieren, paulinisch 
gedacht: die Finalität der Gnade 
Gottes. 

Das entspricht meiner persön-
lichen Entwicklung im Glauben. 
Als Schüler wollte ich unbedingt 
wissen, wie man sich so etwas wie 
„Auferstehung“ konkret vorstel-
len kann. Heute genügt mir zu 
wissen, dass ich auferstehen kann 
– dank Jesus Christus. Um es mit 
Worten Ihres Radiogottesdienstes 
in der Christophori-Kirche zu 
sagen: Er ist die Brücke, die wich-
tigste, die Brücke zu Gott. Das war 
die Gewissheit des Paulus, der 
ich mich gerne anschließe. Ihm 
reichte zu glauben, dass Jesus 
Gottes Sohn war und wir durch 
ihn auferstehen können. Wie? 
Das war für Paulus: Geheimnis 
des Glaubens.

2 | Ecce homo, Adam Chmielowski 
(Bruder Albert), 1881

2



17

Tylko kilka słów, a jednak pod-
sumowują one trzy centralne 
aspekty Kościoła pierwszych 
wieków: człowieczeństwo Jezusa, 
pojawienie się osoby Chrystu-
sa jako wydarzenia w historii 
świata i celowość Boskiego planu 
zbawienia. Ale po kolei:

Źródła literackie Nicejsko-kon-
stantynopolitańskiego Wyznania 
Wiary sięgają historią przed 
oba pierwsze sobory, którym 
zawdzięczamy jego dzisiejszą 
formę: Sobór w Nicei (325 r. n.e.) 
oraz Sobór w Konstantynopolu 
(381 r. n.e.). Dla porównania: 
Apostolskie Wyznanie Wiary 
powstało dopiero dwa wieki 
później, w V w., w galijskim ob-
szarze językowym (Azja Mniej-
sza, dzisiejsze okolice Ankary). 
Zdanie, o które nam chodzi, 
brzmi w Apostolskim Wyznaniu 
Wiary następująco: „umęczon 
pod Poncjuszem Piłatem, ukrzy-
żowan, umarł i pogrzebion”. 
Nicejsko-konstantynopolitańskie 
Wyznanie Wiary z około 381 roku 
sformułowało to następująco: 
„Crucifixus etiam pro nobis sub 
Pontio Pilato, passus et sepultus 
est”. – „Ukrzyżowany również 
za nas pod Poncjuszem Piłatem, 
został umęczony i pogrzebany”.

Wyrażenie za nas jest istotną 
różnicą między oboma tekstami, 
którą będziemy się zajmować 
nieco później. Zacznijmy jednak 
od słów, które są wspólne dla obu 
Wyznań Wiary.

Crucifixus: rzecz o człowieczeń-
stwie Jezusa

Ukrzyżowany. Wiadomym było, 
że słowo to musi przetrwać na 
wieki. Jezus z Nazaretu prze-
szedł drogę ludzkiego cierpienia. 
On rzeczywiście cierpiał, aż do 
śmierci. Dla pokolenia, które 
przeżywało czas prześladowań 
chrześcijan, zdanie to mogło sta-
nowić ogromne pocieszenie. Za 
panowania cesarza Dioklecjana 
(284–305 r. n.e.) liczbę chrześci-
jańskich męczenników liczono w 
tysiącach. To, że Jezus z Nazaretu, 
ich Pan i Zbawiciel, cierpiał tak 
jak oni sami, stało się ważnym 

źródłem nadziei dla wszyst-
kich tych, którzy ze względu na 
swoją religię byli prześladowani 
i stracili swoich braci w wierze. 
Każdego, kto doświadcza cierpie-
nia, Wyznanie Wiary pociesza: 
Bóg jest blisko, właśnie wtedy, 
kiedy się boisz; jest blisko w bólu 
i śmierci, kiedy jesteś opuszczo-
ny przez cały świat. Ponieważ 
Bóg, tak jak Go rozumiemy, jest 
obecny także w cierpieniu. Z tego 
powodu krzyż znalazł swoje miej-
sce w szpitalach i klasztorach, 
wszędzie tam, gdzie z miłością 
opiekowano się umierający-
mi ludźmi i towarzyszono im 
w modlitwie. Taka sama sytuacja 
miała miejsce w historycznym 
kościele św. Krzysztofa, jeszcze 
przed murami miasta.

Obraz bogów okresu późnego 
antyku był przerażający. Zatem 
cóż to miał być za Syn Boży, który 
leczył trędowatych, a sam pozwo-
lił się ukrzyżować? Dla rzym-
skiego i hellenistycznego świata 
było to nie do pomyślenia. Jednak 
Apostoł Paweł napisał: „Wiara 
pochodzi ze słuchania” (Rz 10,17; 
dosłownie: εξ ακοης – z powiada-
miania). Wiara dla Pawła wypły-
wa z fenomenu słuchania, a to, 
co jego zdaniem każdy człowiek 
koniecznie musiał usłyszeć, było 
słowem krzyża. Paweł rozwijał to 
w pierwszych swoich listach, któ-
re kierował do braci w Tesaloni-
kach, Koryncie, Galacji, Rzymie 
i Filippi. 

Bóg nie jest obecny na wyży-
nach ludzkiego intelektu czy 
też etycznej doskonałości, ale 
objawia się On właśnie w nie-
doskonałości. Apostoł rozumie 
Jezusa jako przepowiedzianego 
Mesjasza, którego zesłał Bóg 
Abrahama, Izaaka i Jakuba. On 
to w osobie Jezusa chce przyjść 
na nowo do wszystkich ludzi. 
Celem Boga, według Pawła, jest 
chęć wyzwolenia całej ludzkość 
od władzy grzechu. Jako ten 
grzech Paweł rozumie ludzką 
hybris (duma, pycha), czyli chęć 
bycia kimś takim, jak sam Bóg. 
Wynikiem tego jest błędne 
przecenianie samego siebie – 

ja jako człowiek mogę zbawić 
samego siebie z własnej woli. To 
zaś, według nauki Pawła, może 
sprawić jedynie Bóg, a dokonuje 
się to poprzez cierpienie Jezusa 
na krzyżu. Dla Pawła Bóg nie był 
więc ani pełnym władzy despo-
tą, jak ukazywały Go rzymskie 
formy rozumienia kultu ofiar, 
nie był też nieokreśloną ideą, jak 
nauczali stoicy. Paweł wskazuje 
na to, że w krzyżu ukazał się 
paradoksalny sposób wyrażania 
miłości Boga do człowieka, ale 
i sposób ukazania człowieczeń-
stwa Boga. 

Poprzez słowo ukrzyżowany 
w czasie II Soboru Powszechnego 
w 381 r. n.e., powstający Kościół 
chciał ocalić ten teologiczny 
„testament” Apostoła Pawła 
i zachować w ustnej tradycji to 
Wyznania Chrzcielne (wyzna-
nie to zmawia się przy udzie-
lenia Chrztu Świętego; inaczej 
Apostolskie). Poza tym słowo 
to próbowało odpowiedzieć na 
pozornie proste pytanie, które 
do dzisiaj w sposób niewyja-
śniony jest zawieszone w próżni, 
mianowicie: Kim dokładnie był 
ten historyczny Jezus z Nazaretu? 
Był On człowiekiem, czy Bogiem, 
czy może połowicznie jednym i 
drugim jednocześnie? I w jakim 
stopniu był Synem Bożym? Pyta-
nia te prowadziły do historycz-
nego wymiaru wiary pierwszych 
chrześcijan. Na wyjaśnienie tego 
aspektu trzeba było poczekać aż 
do ułożenia Nicejsko-konstan-
tynopolitańskiego Wyznania 
Wiary. Wówczas odpowiedzi na 
powyższe pytania uznano za 
istotne wyzwanie tych czasów.

Sub Pontio Pilato: pojawienie się 
osoby Chrystusa jako wydarze-
nia w historii świata

Odrestaurowane, barwne 
witraże w kościele Św. Krzysz-
tofa w samym sercu Wrocławia 
dobrze pokazują, jak oczywiste 
stało się dla nas współczesnych 
myślenie w kontekstach historii. 
Odbudowa spalonej po wojnie 
świątyni, zaprojektowanie 
nowych organów dla tego Domu 

Ukrzyżowany również za nas 
pod Poncjuszem Piłatem

Tekst: dr Matthias Bernstorf, pastor Radia Północnoniemieckiego 
(Norddeutscher Rundfunk), red. pol.: Marcin M. Pawlas

Bożego przez młodych i zdolnych 
wrocławian, i w końcu rzeźba Św. 
Krzysztofa, która przypomina jak 
w powojennym mieście ludzie 
stali się dla siebie mostami. To 
wszystko stanowi o dzisiejszym 
uroku tego świata, ponieważ 
przywykliśmy do obejmowania 
naszym rozumem dużych  okre-
sów historycznych.

W tym jednak bardzo różnimy 
się od Apostoła Pawła i wędrow-
nego kaznodziei Jezusa z Naza-
retu. Dla ludzi tamtego czasu 
brak posiadania majątku budził 
konsternację i podejrzliwość. Nie 
jest przypadkiem, że Jezus modli 
się „Chleba naszego powszednie-
go daj nam dzisiaj”. Oczekiwanie 
na przyjście Królestwa Bożego 
koncentrowało się na spojrzeniu 
na zachowanie w teraźniej-
szości. Przeszłość odgrywała 
rolę tylko w takim stopniu, w 
jakim obowiązywała jej słuszna 
interpretacja dla oczekiwanego 
upadku świata. Natomiast my 
dzisiaj jesteśmy w stanie spojrzeć 
miliardy lat wstecz na czas 
powstania naszego uniwersum. 
Również możemy obliczyć wiele 
lat naprzód w kontekście rozwoju 
naszej planety, przykładowo jakie 
będą skutki ocieplenia klimatu, 
nawet jeśli obecnie nie dotyczą 
nas jego poważne konsekwencje.

Paweł przewidywał koniec hi-
storii świata w ciągu następnego 
pokolenia (był pewien, że świat 
skończy się za parę lat). Dlatego 
pytanie młodych ludzi, o pozy-
skanie dobrego małżonka, uwa-
żał za daremny wysiłek. W końcu 
prześladowanie chrześcijan, 
które na Wschodzie szalało aż 
do IV wieku, nie pozostawiało 
wiele miejsca dla nadziei na przy-
szłość. Chęć, by o historii myśleć 
w ten sposób, że oblicza i nawet 
chwali się trwanie Rzymskiego 
Imperium, musiała w tamtych 
czasach budzić podejrzenia 
wśród chrześcijan.

Dopiero od 70 r. n.e. poszczegól-
ni pisarze uznali za konieczność, 
by zachować dla potomnych 
relacje naocznych świadków 
Jezusa. Byli to Ewangeliści. To, 



18 Christophoribote

czego dokonali, można porów-
nać do pracy dziennikarzy lub 
redaktorów gazet. Badali, zbierali 
ustne i pisemne źródła i rekon-
struowali – każdy na swój sposób 
– biografię  Jezusa z Nazaretu. 
Sprzeczności w jego przedsta-
wieniu, jakie znajdowali oni w 
źródłach, mogli przedstawiać i 
analizować na przestrzeni kilku 
rozdziałów. Inaczej mówiąc: 
istota i działania Chrystusa nie 
musiało być zawężone do kilku 
krótkich dogmatycznych zdań. 
Poza tym w czasach, gdy nie było 
wolności w wyznawaniu wiary, 
jak i wolności do swobodnego 
wypowiadania się – jak możemy 
to obowiązujące w pierwszych 
trzech wiekach antychrześcijań-
skie prawodawstwo nazywać za 
pomocą dzisiejszych pojęć – bra-
kowało możliwości, by z różnych 
Ewangelii zebrać jednorodny 
obraz albo w ogóle stworzyć wy-
znanie wiary tamtych ludzi. 

Zmieniło się to wraz ze Edyktem 
Mediolańskim z 313 r. n.e. Cesarz 
Konstantyn Wielki zezwolił 
chrześcijanom wyznawać swoją 
religię. Ta polityczna zmiana nie 
była jednak wystarczająco do-
głębna. Żeby to lepiej zrozumieć, 
podam analogię do tego wydarze-
nia. Dobrze pamiętamy upadek 
muru berlińskiego i Żelaznej 
kurtyny i znaczenie tych wyda-
rzeń. Podobnie było za papieża 
Sylwestra, za którego czasów 
także nastąpił punkt zwrotny 
w historii świata. Został on 
pierwszym papieżem, który nie 
musiał budować Kościóła–marty-
rium (tutaj w znaczeniu: składa-
jącego się z męczenników), lecz 
Kościół, który mógł swobodnie 
rozprzestrzeniać się po świecie, 
organizować się w sposób po-
nadregionalny i po raz pierwszy 
spotkać się, by wspólnie opisać 
to, w co wszyscy wierzyli.

Dokonać miało się to w Nicej-
sko-konstantynopolitańskim 
Wyznaniu Wiary z 381 r. n.e. 
Musimy pamiętać, że odległości, 
które dzieliły pierwsze zbory, 
były ogromne, a pytania doty-
czące Jezusa jako Boga i Jezusa 

jako człowieka nabierały na sile. 
Różne prądy próbowały odpo-
wiedzieć w sposób jasny i prosty 
na te pytanie, ale wszystko było 
uzależnione od filozoficznego 
kontekstu, w którym  kształtowa-
ły się zbory w Rzymie, Aleksan-
drii czy Konstantynopolu. Nowy 
Testament, w formie nam znanej, 
nie był jeszcze gotowy. Dopiero 
w 367 r. n.e. została wyrażona 
zgoda co do tego, które Ewangelie 
i jakie Listy Apostolskie wejdą do 
Kanonu.

Dla wschodnich chrześcijan 
przykładowo ważny był filozo-
ficzny aspekt pism Ewangelisty 
Jana i Jana Teologa. „Na początku 
było Słowo, a Słowo było u Boga, 
a Bogiem było Słowo” (J 1,1). 
Wraz z tym podjęto decyzję, aby 
w kolejnym Wyznaniu Wiary 
pomyśleć i o istocie Jezusa, i o 
istocie Boga.

Zachodnie chrześcijaństwo 
popularyzowało obraz Jezusa 
jaki znajduje się w Ewangelii 
według Św. Marka. Rozpoczyna 
on swoją perykopę dopiero od 
chrztu Jezusa w Jordanie: „I roz-
legł się głos z nieba: Tyś jest Syn 
mój umiłowany, którego sobie 
upodobałem” (Mk 1,11). To dało 
początek teologicznej koncepcji, 
że Jezus był tylko człowiekiem, 
który w pewnym stopniu został 
przez Boga adoptowany, przyspo-
sobiony (adopcjanizm) i przewi-
dziany jako Zbawca. Napięcia, 
jakie tworzyły się w chrześcijań-
skim świecie, pojawiały się już 
przy konfrontacji poszczególnych 
Ewangelii. Próby, aby z tych czte-
rech powstała jedna księga (tzw. 
Diatessaron), nie powiodły się. 
Zbyt duże były różnice między 
czterema biografiami Jezusa we-
dług Ewangelistów. W ten sposób 
pytanie o prawdziwość Ewangelii 
i słów w nich zawartych pozosta-
ło nadal otwarte. 

Dlatego też w Nicejsko-konstan-
tynopolitańskim Wyznaniu Wia-
ry postanowiono zapewnić histo-
ryczny pewny punkt odniesienia. 
„sub Pontio Pilato” (pod Poncju-
szem Piłatem). Poprzez te słowa 
Kościół zaświadcza, że pojawie-

nie się Jezusa było wydarzeniem 
historycznym, umiejscowionym 
przez Boga w przebiegu historii 
świata. W tym to celu pojawia się 
postać Poncjusza Piłata. 

Historie Męki Pańskiej zawarte 
w czterech Ewangeliach obra-
zują go jako tego, który pozwolił 
skazać Jezusa na śmierć i jako 
tego, który go zabił. Ewangelista 
Łukasz dodatkowo przypisuje mu 
wymordowanie żydowskich piel-
grzymów. Również działalność 
Jana Chrzciciela Ewangelista Łu-
kasz datuje na czas namiestnic-
twa Poncjusza Piłata. Ponieważ 
jednak wszystkie cztery Ewan-

gelie są świadectwami wiary, ich 
historyczna treść może uchodzić 
za sporną. Znacznie ważniejsze 
z dzisiejszej perspektywy jest 
to, że Piłat stanowi historyczne 
odniesienia również poza źródła-
mi chrześcijańskimi. Rzymski 
historiograf Tacyt w swoich kro-
nikach relacjonuje pożar Rzymu 
z 64 r. n.e.: „Auctor nominis eius 
Christus Tiberio imperitante per 
procuratorem Pontium Pilatum 
supplicio adfectus erat.” – „Czło-
wiek o imieniu Chrystus, podczas 
rządów Tyberiusza został straco-
ny przez prokuratora Poncjusza 
Piłata.”



19

Dla Prusów tytuły były szcze-
gólnie ważne, dlatego proszę wy-
baczcie mi moją małą dygresję: 
Tacyt prawdopodobnie pomylił 
się w tytule „prokuratora”. 
Rzymski epigraf, odkryty w 1961 
r. w czasie wykopalisk w Cezarei, 
głosi, że Piłat był prefektem, 
a nie prokuratorem w Judei. S 
TIBERIEVM PONTIVS PILATVS 
PRAEFECTVS IVDAEAE (w Tyberii 
Poncjusz Piłat, prefekt [oficer] 
żydowski). Znaleziska numizma-
tyczne z tamtego okresu datują 
czas prefektury Piłata na lata 29, 
30 i 31 n.e. Posiłkując się ewange-
licznymi opisami Męki Pańskiej 

stwierdzamy, że w tym to wła-
śnie czasie ukrzyżowano Jezusa.

W  jaki sposób ocenić Piłata 
z moralnego punktu widzenia? 
Ewangelie przedstawiają tę kwe-
stię wielowarstwowo, ale o tym 
za chwilę. Nicejsko-konstanty-
nopolitańskie Wyznanie Wiary 
nie wartościuje jego postaci, 
ponieważ dąży do zgoła innego 
celu. Osadzenie biblijnych wyda-
rzeń w kontekście historycznych 
realiów Cesarstwa Rzymskiego 
miało jasno podkreślić fakt, 
który był pod względem teolo-
gicznym ważniejszy dla Soboru, 
niż jakikolwiek inny. Jezus na-

prawdę stał się człowiekiem: żył 
życiem zwykłego, normalnego 
człowieka, został ukrzyżowany 
i cierpiał. To należało głośno 
powiedzieć, zgodnie zresztą z 
teologią krzyża według Apostoła 
Pawła. Główną tezą dokumentów 
soborowych jest człowieczeń-
stwo Jezusa – w przeciwieństwie 
do innego ówczesnego nurtu 
teologicznego głoszącego, jakoby 
Jezus był istotą czysto boską, 
a nie ludzką. Jako istota czysto 
boska nie mógłby Jezus doświad-
czyć ogromu cierpień i trudności 
ludzkiej egzystencji. Postać Piłata 
w Nicejsko-konstantynopolitań-
skim Wyznaniu Wiary wskazuje 
na Jezusowe człowieczeństwo 
i związane z tym niebezpieczeń-
stwa, a także to wszystko, czym 
jako człowiek był obarczony.

Gdybyśmy chcieli dowiedzieć 
się czegoś więcej o postaci Piłata, 
znajdziemy wiele informacji 
na kartach Ewangelii. Co do 
jurysdykcji Poncjusza Piłata 
Ewangeliści są zgodni. To do 
Piłata, jako najwyższego przed-
stawiciela rzymskiej władzy 
świeckiej, wpływa wystosowane 
przez arcykapłanów oskarżenie 
o zdradę stanu, wskazujące winę 
Jezusa z Nazaretu. Ewangelista 
Marek przedstawia Piłata jako 
człowieka mądrego, ale o słabej 
woli. Dostrzega on, że Jezus 
został niesłusznie oskarżony i 
powołując się na tradycję próbuje 
go uwolnić (Mk 15,6 i dalej). Ar-
cykapłani udaremniają jednak 
ten zamiar i podburzają tłum, 
aby dokonał wyboru Barabasza 
jako tego, który ma zostać oca-
lony. Piłat akceptuje ten wybór. 
Ewangelista Łukasza zaś, który 
pisał swoją Ewangelię ok. 20 
lat później niż Marek, próbuje 
zmniejszyć winę Piłata, przypi-
sując mu słowa „Żadnej winy w 
tym człowieku nie znajduję”(Łk 
23,4). U Ewangelisty Łukasza 
Piłat odsyła Jezusa z powrotem 
do żydowskich przywódców. Król 
Herod jednak pozwala z Jezusa 
szydzić i rozkazuje Go znowu 
dostarczyć do Piłata. Ten smutny 
fragment Historii Męki Pańskiej 

pozostawił nawet językowy ślad: 
do dzisiaj używa się sformułowa-
nia “odsyłać kogoś od Annasza do 
Kajfasza”.

Inne przysłowie związane jest 
z wizerunkiem Piłata, jaki przed-
stawia nam Ewangelista Mateusz. 
Ewangelia tego autora powstaje 
również prawie 20 lat po Ewan-
gelii według Św. Marka. Tym 
razem Mateusz wierniej trzyma 
się jego przekazu Męki Pańskiej 
i ma dobre rozeznanie w Starym 
Testamencie. Z tego powodu od 
Ewangelisty Marka dowiadujemy 
się o śnie żony Piłata (podobnie 
jak sny Józefa w więzieniu – 1 Mż 
37), w którym Jezus objawia się 
jej jako człowiek sprawiedliwy. 
Piłat skazuje jednak Jezusa mimo 
to, ale publicznie obmywa swoje 
ręce. To też jest odwołaniem do 
przekazu starotestamentowe-
go (5 Mż 21,6), a stwierdzenie 
„umywać od czegoś ręce” wyraża 
unikanie odpowiedzialności za 
konsekwencje własnych decyzji.

Największą rolę w przekazach 
historycznych i ikonograficznych 
odegrało jednak inne sformuło-
wanie Piłata, przekazane nam 
przez Ewangelistę Jana. Targany 
wątpliwościami Piłat przeczuwa 
nieziemskie pochodzenie Jezusa. 
Pyta go: „Skąd jesteś?” (J 19,9), 
jednak nie otrzymuje odpowie-
dzi. Ewangelista Jan nawiązuje 
również do innych przekazów 
Męki Pańskiej, uzupełnia je 
jednak o sceny zgodne z jego 
zapatrywaniami teologicznymi. 
To słynne pytanie: „Cóż to jest 
prawda?”  (J 18,38), albo próby 
zaspokojenia żądzy tłumu bez 
konieczności wydawania wyroku 
śmierci, polegające na biczowa-
niu Jezusa i założeniu mu korony 
cierniowej oraz wystawieniu 
umęczonego na pośmiewisko 
zebranych. Właśnie w tej sytuacji 
padają zmanienne słowa Piłata: 
„Oto człowiek!” (J 19,5). Właśnie 
ta scena znalazła niezliczone 
interpretacje ikonograficzne, 
począwszy już od wczesnego 
średniowiecza. (W Polsce najbar-
dziej znane Ecce Homo to dzieło 
Adama Chmielowskiego.)

3

3 | Ecce homo, Tizian, 1543



20 Christophoribote

Te dwa łacińskie słowa „Ecce 
Homo” (oto człowiek!) odnieść 
można także do samego Piłata, 
jako obserwatora sceny Męki 
Pańskiej. To właśnie Piłat symbo-
lizuje całą niedoskonałość ludz-
kiej egzystencji: wiedzę o dobru, 
ale także o słabość i niemocy w 
jego realizowaniu. 

Czy możemy posądzić Piłata 
o niesprawiedliwy wyrok? W koń-
cu to on osobiście skazuje Jezusa 
na śmierć, chociaż tak czy inaczej 
musiało się wiele wydarzyć, by 
wypełnił się boski plan zbawienia. 
I w tym miejscu powstaje pytanie: 
czy Piłat i jego wyrok jest rów-
nież częścią tego Bożego planu? 
Nicejańsko-konstantynopolskie 
Wyznanie Wiary daje nam w tym 
wypadku drobną wskazówkę, 
wprawdzie krótką, ale przysła-
niającą wiele sporów, z którymi 
zmagali się uczestnicy pierwszych 
soborów powszechnych.

Obj 21,1). Życie wieczne to cel, 
który łączący w wierze chrześci-
jan Wschodu i Zachodu. To cel 
wspólny, więc cel „dla nas”.

Dzięki takiej interpretacji tego 
zwrotu nasi przodkowie potrafili 
zrozumieć Historię Męki i Śmier-
ci Jezusa. W nawale pytań, na 
które Sobór w Konstantynopolu 
próbował odpowiedzieć, pojawia-
ją się właśnie te dwa słowa, słowa 
pełne mocy i niosące pocieszenie: 
„dla nas”.

Ten właśnie Sobór szukał wią-
żącej odpowiedzi na pytanie: kim 
był Jezus z Nazaretu? Ewangeli-
ści nie dali nam jednoznacznej 
na nie odpowiedzi, gdyż Jezus 
pojawia się w ich pismach czasem 
jako mesjański Syn Człowieczy, 
ale również jako przyszły Chry-
stus, Zbawiciel Świata. W takim 
rozumieniu Jezus nie mógł być 
tylko człowiekiem, albo tylko 
Bogiem.

pod pieczą cesarza.
Czas pokazał jednak, że te kilka 

taktycznych propozycji rozwią-
zania Konstantyna nie wytrzy-
mały prób interpretacji póź-
niejszych pokoleń. Przykładem 
tutaj może być sformułowanie 
z Nicejsko-konstantynopolitań-
skiego Wyznania Wiary: „Bóg 
z Boga, Światłość ze Światłości, 
Bóg prawdziwy z Boga prawdzi-
wego. Zrodzony, a nie stworzony, 
współistotny Ojcu”. W tym zda-
niu, mówiącym że Jezus w swej 
naturze boskiej jest współistotny 
Ojcu, celowo wybrano greckie 
wieloznaczne słowo (ὁμοούσιον – 
homousios – współistotny), aby 
wiele soborowych frakcji mogło 
ten termin zaakceptować. Ci 
jednak, którzy widzieli w Jezusie 
z Nazaretu wyłącznie człowieka, 
mieli co do tego wiele wątpliwości.

Dlatego zwrot „dla nas” jest do 
dziś tak ważny dla wszystkich. To 
właśnie te słowa budują most do 
zbawienia, niezależnie od tego, 
jak wyobrażamy sobie narodzi-
ny, Mękę i Zmartwychwstanie 
Jezusa.

Ewangelista Marek nie znał 
historii narodzin z dziewicy i nie 
uważał tego za istotne w zrozu-
mieniu dzieła zbawienia. Ewan-
gelista Mateusz z kolei tworzy 
całe drzewo genealogiczne, które 
łączy Jezusa z Adamem (Por. Mt 
1,1-17). Ewangelista Łukasz zaś 
przedstawia Jezusa jako lato-
rośl z rodu Dawida (Por. Łk 2,4). 
Te próby nie tłumaczą jednak 
boskiego synostwa Jezusa lecz 
raczej świadczą o tym, że wszy-
scy jesteśmy dziećmi jednego 
Boga. Ewangelista Jan podkreśla 
jedność Ojca i Syna w Słowie 
(ó λóγος – logos – słowo), w tym 
przypadku znika znana nam od 
Ewangelisty Marka ludzko-emo-
cjonalna strona Jezusa.

Nicejsko-Konstantynopolitań-
skie Wyznanie Wiary szczególnie 
próbuje uchwycić obie natury 
Jezusa: Jezus był naprawdę 
człowiekiem, ale Jezus był też 
prawdziwym Zbawicielem. Jest  
prawdziwym Synem Bożym. 
Późniejsze Sobory znalazły na 

to trafne określenie: „prawdzi-
wy człowiek i prawdziwy Bóg”. 
W dyskursie Soboru w Konstan-
tynopolu – jak należy rozumieć 
ten dualizm – wyrażenie „dla 
nas” stworzyło bardzo pomocną 
perspektywę. Po co tak się stało? 
Kogo sprzeczności w Ewange-
liach doprowadziły do zwątpie-
nia? Dla tych osób wyrażenie „dla 
nas” stanowi jeden z centralnych 
fundamentów wiary. Pośrod 
sprzecznych racji, rozmowa mo-
głoby tak wyglądać: — Czy Jezus 
był w końcu człowiekiem, czy 
Bogiem? — Bez względu na to, był 
On zesłany dla nas. — W jakim 
stopniu Jezus był Synem Bożym? 
— Trudno powiedzieć, ale jest On 
nim dla nas. — W jaki sposób Bóg 
stał się człowiekiem? — Ciężko 
to wyjaśnić, ale na pewno stał się 
nim dla nas.

Jezus przyszedł na świat dla 
nas, abyśmy mieli życie wieczne. 
To stwierdzenie przekonywało 
nawet tych, dla których teolo-
giczne tezy Kościoła pierwszych 
wieków były niczym wiążącym. 
„Dla nas”, po pytaniach „jak?” 
i „dlaczego?” w kontekście Histo-
rii Męki Jezusa, daje odpowiedź 
na pytanie „po co?”, stawiane 
wobec boskiego planu zbawienia. 
W tym miejscu można pomy-
śleć za Apostołem Pawłem o 
spełnieniu łaski Bożej. Ta myśl 
jest szczególnie bliska mojemu 
osobistemu rozwojowi w wierze. 
W czasach szkolnych koniecznie 
chciałem wiedzieć, jak dokładnie 
należy sobie wyobrażać zmar-
twychwstanie. Dzisiaj wystarczy 
mi wiedzieć, że dzięki Jezusowi 
Chrystusowi mogę zmartwych-
wstać. Posłużę się jeszcze raz 
słowami kazania z nabożeństwa 
transmitowanego z kościoła Św. 
Krzysztofa: „On jest mostem, 
najważniejszym mostem, mo-
stem ku Bogu”. To właśnie była 
ta pewność Pawła, którą także 
podzielam. Pawłowi wystarczyła 
wiara, że Jezus jest Synem Bożym 
i dzięki niemu dostąpimy zba-
wienia. Jak to się stanie? Według 
Pawła to właśnie jest największą 
tajemnicą wiary. 

Pro nobis: pytania „po co? dla 
kogo?” w boskim planie zbawie-
nia 

„Każdy, kto szuka czegoś we 
Wrocławiu, potrzebuje jakiegoś 
mostu”  – miło wspominam to 
zdanie z kazania proboszcza ks. 
Andrzeja Fobera, wygłoszonego 
przy okazji nabożeństwa radio-
wego. Przez Wrocław przepływa 
wiele rzek, które razem wpływają 
do dużego morza, wspólnego dla 
Polski i Niemiec. Morze w sym-
bolice biblijnej to wieczność (por. 

To właśnie cesarz Konstantyn 
Wielki nalegał na pojednawcze 
rozwiązanie tej kwestii, zajmują-
cej chrześcijan zarówno Wscho-
du, jak i Zachodu. Niezgodności 
wyznaniowe były czymś obcym 
dla Konstantyna i to jemu wła-
śnie przypisuje się jednoznaczne 
sformułowania, doprowadzające 
w ostateczności do dyplomatycz-
nego kompromisu uzyskanego na 
Soborze w Konstantynopolu. To 
wszystko miało kierować do sta-
bilności i jednorodności Kościoła 

4 | Pontius Pilatus zu Jesus: Was 
ist Wahrheit? – Quid est veritas?, 
Nikolai Nikolajewitsch Ge, 1890 
(Fragment)

4



21

Liebe Schwestern und Brüder! Wo 
immer Sie uns gerade hören: ob in 
der Küche, im Krankenhaus oder 
im Auto – ich freue mich, dass 
ich zu Ihnen predigen darf, denn 
dies ist der erste Gottesdienst in 
deutscher Sprache, der aus dieser 
Kirche im Radio nach dem Krieg 
übertragen wird. Dazu sagen wir: 
Gott sei Dank. Es ist faszinierend, 
wie wir uns über Grenzen hinweg 
hören und verstehen. Das passt 
gut zu dem Motto unserer Stadt: 

„Brücken bauen“. 
Wie findet man Advent in der dies-
jährigen Kulturhauptstadt Euro-
pas? Wer in Breslau etwas sucht, 
braucht auf jeden Fall eine Brücke: 
so viel Wasser fließt durch diese 
Stadt! Vor allem die Oder trägt das 
Wasser aller großen Flüsse und 
Bäche bis nach Stettin und zu Ih-
nen, unseren Hörern, in die Ostsee. 
Das führt dazu, dass unzählige 
Brücken, Schleusen und Kanäle 
das heutige Wrocław durchziehen. 
Wir in Breslau überqueren jeden 
Tag mindestens zweimal eine 
Brücke oder einen Steg.
Wir erleben gerade eine Zeit in Eu-
ropa, in der auf ein- und derselben 
Insel die einen ihre Brücke etwas 
hochziehen, andere hingegen, wie 
zum Beispiel die Schotten, ihre 
Brücken lieber ausbauen möchten.

„Macht hoch die Tür, die Tor macht 
weit“. Schauen wir also, was Sie 
hier bei uns erwartet, wenn Sie an 
diesem ersten Adventswochenen-
de durch die Tore und Straßen un-
serer Stadt schlendern.
Die gute Nachricht: Breslau ist 
eine Stadt voller Kirchen. Gerade 
am Sonntag ist die Luft erfüllt vom 
Läuten unzähliger Glocken. Aber 
trotz aller Kirchen, Theater und 
Konzerte nehmen sich viele Bres-
lauer dieser Tage lieber Zeit für 
etwas anderes: Einkaufen ist heut-
zutage für Viele das erste Gebot 
des Sonntags. Wer jedoch vermag 
abzuschätzen, wie viel seelischer 
Schaden dadurch entsteht, dass 

de wieder vor 70 Jahren mit ein 
paar unverzagten, tapferen Frau-
en. In der zerstörten Stadt kamen 
sie zusammen, beteten das Vater-
unser und feierten Gottesdienst, 
wie es Dietrich Bonhoeffer hier 
getan hatte: mit einer schlichten, 
schlesischen Liturgie und dem al-
ten Gesangbuch in der Hand. 
Wie finden wir Advent? Wir in der 
St. Christophori-Kirche finden Ad-
vent besonders in der Musik! Wir 
vertrauen auf ihre verbindende 
Kraft, genau wie auf die verbin-
dende Kraft des Wassers! Daran 
möchten wir festhalten und heute 
eine musikalische Brücke bauen 
über die Konfessionen und Natio-
nalstaaten hinweg. Und zwar: mit 
unserer Orgel. Darum bauen zur 
Zeit junge Musikstudenten, Katho-
liken und Protestanten, eine neue 
Orgel für uns. Bis sie fertig ist wird 
es noch ein Weilchen dauern. Aber 
dann wird unsere Kirche auch mu-

wirklich die Türen und freuen uns, 
wenn die Kirchen wieder voller 
sind als sonst. Es ist wirklich schön 
im Advent in unseren Kirchen, es 
weihnachtet schon. 
Aber am Ende des Matthäus-Evan-
geliums sagt Jesus noch etwas 
anderes. Dieser Ausspruch macht 
mich im Advent unruhig. Er sagt 
nicht „Macht hoch die Tür und 
macht es euch gemütlich“, sondern 
Jesus sagt: „Gehet hin, machet zu 
Jüngern alle Völker. Taufet sie und 
lehret sie (…). Ich bin bei euch alle 
Tage bis an der Welt Ende.”
Jesus sendet uns. Und zwar nicht 
nur bis ins nächste Dorf, wo wir 
am Sonntagnachmittag ruhig ei-
nen Spaziergang machen können 
und uns nachher eine Tasse Kaf-
fee und Wiener Strudel gönnen 
dürfen. Sondern Jesus sendet uns 

„bis an das Ende der Welt“!
Mission heißt „gesendet“ zu wer-
den. Das erleben wir heute durch 
das Radio in fantastischer Weise. 
Sie, liebe Schwestern und Brü-
der in Deutschland, können uns 
aus Breslau hören, obwohl wir 
uns nicht sehen. So erlebe ich die 
unsichtbare, aber doch reale Kir-
che Jesu Christi in der Welt. Sie 
entsteht im wahrsten Sinne des 
Wortes erst dann, wenn wir die 
Tür der Kirche aufmachen und 
unsere Kirche verlassen, um die 
Botschaft von Jesus Christus in die 
Welt zu tragen.
Ankommen und losgehen – beides 
gehört zum Advent. Von beidem 
erzählt der Prophet Jeremia. Er 
schreibt: „Gott hat die Nachkom-
men des Hauses Israel herausge-
führt und hergebracht hat aus al-
len Landen, wohin er sie verstoßen 
hatte. Und sie sollen in ihrem Lan-
de wohnen“.
Für manchen, der uns am heuti-
gen Morgen hört, schimmert darin 
Schönes und Schweres zugleich. 
Breslau ist eine wunderschöne 
Stadt, und wenn sich die Sonne auf 

Oderbrückengedanken
 Predigt zu Jeremia 23,5-8 des Gottesdienstes am 1. Advent, 
 übertragen durch NDR Info und WDR 5

Text: Pfr. Andrzej Fober, Propst

sikalisch wieder auferstanden sein. 
Darauf warten wir im Advent, hier, 
in Breslau. Und solange freuen wir 
uns an unserer kleinen Orgel, die 
uns die Wartezeit überbrückt.
Liebe Gemeinde, „Macht hoch die 
Tür“. So beginnt eine adventliche 
Liturgie, die wir eine Liturgie der 

„offenen Tür“ nennen dürfen.
Anfangs ist alles sehr schön und 
logisch: Wir schmücken unsere 
Kirchen, die Chöre proben flei-
ßig, Kinder, Konfirmanden und 
Jugendliche bekommen ihre Zeit 
im Krippenspiel. Dann öffnen wir 

Handel und Konsum uns von den 
wirklich wichtigen Dingen des Le-
bens ablenken?
Beim Propheten Jeremia haben 
wir vorhin gehört: „Siehe, es 
kommt die Zeit“, spricht der Herr, 

„dass ich dem David einen gerech-
ten Spross erwecken will. Und dies 
wird sein Name sein: Der Herr, 
unsere Gerechtigkeit“. Es wird je-
mand kommen, sagt Jeremia, der 
uns an das wichtigste Gebot er-
innert: „Du sollst Gott lieben von 
ganzem Herzen und ganzer Seele 
und mit allem Verstand, und dei-
nen Nächsten wie dich selbst!“.
Das kommt bei mir an von der Bot-
schaft, an die der Prophet Jeremia 
glaubte. Genauso, wie unsere Vor-
fahren im Glauben ebenfalls daran 
glaubten. Es ist nicht leicht, in der 
Begeisterung für das vermeintlich 
Neue diese alte Botschaft heraus-
zuhören. Jochen Klepper hat das 
geschafft. Gegen die Verblendung 
seiner Zeit hat er den Kern der 
Botschaft Jesu verstanden und im 
Radio weitergesagt. „Gott will im 
Dunkeln wohnen und hat es doch 
erhellt“. Also: Gott kommt zu de-
nen, die im Schatten leben, nicht 
im Glanz der Sieger. Klepper wuss-
te etwas von der Angst, die es ko-
sten kann, zu seinem Glauben zu 
stehen. Dadurch fand er Worte für 
alle Opfer von Krieg und Gewalt: 

„Auch wer zur Nacht geweinet, der 
stimme froh mit ein. Der Morgen-
stern bescheinet auch deine Angst 
und Pein“.
Es gibt ein Bild, geschaffen von 
Hans der Maler im Jahre 1558. Es 
zeigt Menschen, die sich im Altar-
raum einer Kirche versammeln, 
Gottes Wort hören und miteinan-
der das Heilige Abendmahl feiern. 
Hans nennt es: Das dritte Gebot. 
Das Bild erzählt davon, wie un-
sere Vorfahren Gott fanden – im 
Advent so wie zu allen Zeiten: im 
Glauben und Feiern.
Gottesdienste in deutscher Spra-
che begannen in unserer Gemein-

DIE VERBINDENDE 
KRAFT DES  
WASSERS 
UND DER MUSIK:  
ANKOMMEN  
UND LOSGEHEN – 
GESENDET SEIN

Fortsetzung S. 24



22 Christophoribote

ENERGIE

Raum – Ort – Geschichte

Es gibt Orte, die sind ungewöhnlich. In Breslau glau-
ben wir besonders stark daran. Die Stadt, die während 
des Krieges nicht nur dem Erdboden gleichgemacht, 
sondern deren Bewohner auch völlig ausgewechselt 
wurden, lässt uns ständig ihre unzerstörte Energie 
fühlen – die, die sich im Raum agglomeriert, an 
geschichtsträchtigen Orten, in Steinen, Bäumen, 
Gebäuden – Zeugen vieler vorangegangener Gene-
rationen. Dazu zählt seit 750 Jahren unsere Kirche, 
all das um sie herum sich fortwährend Verändernde 
beobachtend.

WORT

Gott – Mensch – Welt

Nicht alle Orte sind sich gleich. Die 
Menschheit wusste darum bereits 
zu ihren Anfängen und schuf spe-
zifische Niederlassungen an be-
sonderen Stellen. Natürlich wurden 
diese manchmal aus praktischen 
Gründen gewählt, aber unsere 
Vorfahren schufen einen Teil ihrer 
architektonischen Werke unter 
dem Einfluss von Symbolik und 
auch Geistigkeit. In der Tat bauen 
wir noch heute Kirchen aus genau 
diesem Grund. Obwohl wir wissen, 
dass Gott überall ist – nicht etwa 
in einen Raum eingeschlossen 
und nur dort zugänglich – so sind 
Kirchen doch für uns jederzeit not-
wendig, denn hier versammeln wir 
uns um Gottes Wort zu hören und 
in uns aufzunehmen, und um uns 
weltweit in der Allgemeinen Kirche 
in der Anbetung unseres Herrn zu 
vereinen.



23

ERINNERUNG

Endlichkeit – Gegenwart – Ewigkeit

Alles hat sein Ende: vor allem wir, die Men-
schen, beschließen unser Leben, wenn der 
Tod zu uns kommt. Aber die Endlichkeit 
betrifft auch die Tiere, Pflanzen, Gebäu-
de und sogar das, was nicht mit Materie 
ausgestattet ist, wie z.B. Ideen. Der Ort, an 
dem jedoch alles unsterblich werden kann, 
ist das menschliche Gedenken. Es ist ein 
kostbarer Schatz, mit welchem einige 
beschenkt sind, andere hingegen nicht, 
obwohl sich naturgemäß ein jeder darum 
bemüht. Der Mensch begehrt in dieser, 
unserer gemeinsamen Welt etwas von 
sich zu hinterlassen, das länger überdau-
ern könne als er selbst. Relevant ist die 
Frage: Wer wird sich denn an uns erinnern, 
wenn wir nicht derer gedenken, die vor 
uns waren? Wir sollten uns daher um das 
Vermächtnis ihres Namens bemühen und 
das Erbe pflegen, um diese historische 
Gerechtigkeit zu erfüllen. Im Jubiläumsjahr 
erinnern wir uns aller Baumeister unserer 
Kirche, ihrer Geistlichen, Mitarbeiter, Ge-
meindeglieder…

ZEICHEN

ich – sie – wir

Was ist der Sinn meines Lebens? Jeder von 
uns stellt sich diese Frage. Mit Sicherheit 
werden wir darauf unterschiedlich antworten, 
aber neben der Realisierung unserer persön-
lichen Vorhaben und Ambitionen sollten wir 
alle unsere gemeinsame Verantwortung für die 
Menschheit wahrnehmen. Jene Gemeinschaft, 
in die wir hineingeboren wurden, ist nicht nur 
horizontalen Ausmaßes, das heißt, sie besteht 
nicht nur aus uns und den uns umgebenden 
Menschen, sondern sie hat auch eine vertikale 
Dimension der Zeit: das Geschehen der Vergan-
genheit und der Zukunft. Daran wird unablässig 
weiter gebaut und jede Generation lässt hier 
etwas zurück. Ein solches Zeichen ihrer Zeit 
und ihres Erschaffers ist auch unsere Kirche, 
das Werk des Henrik von Frankenstein; die 
Erinnerung an einen anderen Menschen stellt 
der Altar dar, und die bis zum heutigen Tag 
vom Putz entblößten Mauern unseres Gottes-
hauses sind Narben des Wiederaufbaus nach 
dem Krieg. Welche Spur wird von uns bleiben? 
Was möchte die Generation des 750-jährigen 
Jubiläums hinterlassen?



24 Christophoribote

den Flüssen spiegelt und ich das 
Lachen vieler junger Leute höre, 
ist es für mich ein perfekter Platz 
zum Leben. 
Aber viele von uns sind gar nicht 
hier geboren, sondern stammen 
aus einer anderen Stadt. Viele 
wurden einst hierher verstoßen, 
so, wie unzählige Breslauer ihre 
Stadt verlassen mussten. Zur alten 
Generation der Schlesier, die in 
Breslau geblieben sind, ist nun, im 
vereinten Europa, eine neue Gene-
ration dazugekommen aus Ost und 
West. Gemeinsam mit vielen Chri-
sten weltweit sind wir verbunden 
durch den gemeinsamen Glauben, 
durch Liebe, Hoffnung und den ge-
meinsamen Dienst. 
Wo wir einander trösten und bei-
stehen, wo wir dem Frieden dienen 
und Brücken zwischen uns bauen, 
dort findet uns Gott. Das ist die 
tiefe Botschaft des Advents. Ich 
finde Advent dort, wo Gottes Wort 
gehört und geglaubt wird. Daraus 
schöpfe ich Mut und Kraft, auch 
für das jüngste Projekt unserer 
Gemeinde: die Fenster. Wir emp-
finden die moralische Pflicht, die 
Anstrengungen der vielen Polen 
und Deutschen, die vor 60 Jahren 
diese Kirche wieder aufgebaut ha-
ben, fortzusetzen. 
Die Fenster dieser Kirche waren 
einst farbenprächtige Kunstwer-
ke der Renaissance. Sie zeigten 
Wappen der Familien, die hier ge-
betet haben. Im Krieg wurden sie 
zerstört. Aber wir sind dabei, diese 
Fenster zu restaurieren. Sie geben 
einen Einblick, wie Menschen hier 
Gott gefunden haben: ein Zuhause 
im Glauben.
Wie die Oder alle Flüsse und Bä-
che Breslaus mit sich nimmt und 
in eine Richtung führt, so nimmt 
uns der Sohn Gottes an die Hand. 
Die Oder beendet ihren Lauf in ei-
nem Meer. In der Bibel ist das Meer 
ein Symbol für die Ewigkeit. Jesus 
führt uns in das Reich Gottes, das 
auf Erden beginnt. Er, der Retter 
der Welt, baut uns eine Brücke, 
und zwar die wichtigste über-
haupt: die Brücke zu Gott, von dem 
wir kamen und zu dem wir kom-
men in Ewigkeit. Amen.

//Zu Gast bei uns

Breslauer 
Westwellen

DR. MATTHIAS BERNSTORF 

Sehr verehrte Christophori-Ge-
meinde, herzlichen Dank für den 
Radiogottesdienst mit NDR Info 
und WDR 5, den Sie am Ersten Ad-
vent in der St. Christophori-Kirche 
gestaltet haben. Gemeinsam mit 
hunderttausenden Hörerinnen 
und Hörern durfte ich staunen, 
wie Sie von der wechselvollen Ge-
schichte Ihrer Gemeinde erzähl-
ten. Dadurch haben Sie unzähli-
gen Menschen eine Brücke gebaut: 
zu Breslau, zu Ihnen als Christen 
in einer doppelten Diaspora und 
zu Gott. Dafür möchte ich mich 
bei Ihnen bedanken. Zu den ein-
drucksvollsten Erfahrungen unse-
res Radiogottesdienstes in Breslau 
gehört für mich ein Phänomen, 
dessen ich erst im Anschluss an 
unsere Übertragung gewahr wur-
de. Ein besonderes Erlebnis war 
dieser Gottesdienst ohnehin. Es 
war der erste NDR-Radiogottes-
dienst in deutscher Sprache aus 
Polen nach dem Krieg; für mich 
zugleich der erste, der in Worten 
der alten, schlesischen Liturgie ge-
feiert wurde; und dank der vitalen 
Beiträge von Gemeindegliedern, 
musikalisch begleitet von der 
sympathischen Genialität Ihres 
Kantors Tomasz Kmita-Skarsgård 
und einer tollen Predigt-Präsenta-
tion ist Ihnen eine wunderschöne 
Übertragung gelungen.
Besonders bewegend aber wa-
ren für mich die Rückmeldungen 
der vielen Menschen, die im An-
schluss an den Gottesdienst aus 
Deutschland anriefen. Selten habe 
ich erlebt, dass so viele Hörerin-
nen und Hörer am Telefon weinten. 
Natürlich gab es auch fröhliches 
Feedback: Manche freuten sich, 
Stimmen aus ihrer alten Heimat-
stadt zu hören, andere wollten gar 
den ganzen Gottesdienst nachhö-
ren, etwa das Solo des Gambisten 

Radosław Dembiński. Doch ins-
besondere ältere Hörerinnen und 
Hörer zeigten sich berührt, wie Sie 
die leidvolle Geschichte Ihrer Ge-
meinde im Herzen Breslaus behut-
sam zu Gehör brachten. Wie in den 
Trümmern der zerstörten Stadt 
der Gottesdienst in deutscher 
Sprache mit ein paar glaubensstar-
ken Frauen begann; dass Breslau 
heute eine junge Stadt ist, doch die 
Vorfahren der heutigen Einwoh-
ner einst ebenfalls ihre Städte und 
Dörfer verlassen mussten; und 
nicht zuletzt der vertraute Klang 
der schlichten, schlesischen Li-
turgie ging vielen Hörerinnen und 
Hörer in Deutschland ans Herz. 
Vielleicht hat sie musikalisch Er-
innerungen wachgerufen, die im 
Strom der Zeit längst versunken 
schienen. Manche erzählten von 
ihren Eindrücke aus frohen Kin-
dertagen („Ich habe in Breslau als 
Kind gespielt!“), andere ließen am 
Telefon die Zeit Revue passieren, 
in der sie ihre Heimatstadt verlas-
sen mussten, als Teil ihrer persön-
lichen Leidensgeschichte.
Damit sind wir bei dem, worum 
es im Kern des Glaubensbekennt-
nisses von Nicäa-Konstantinopel 
geht. Als Besonderheit Ihrer Litur-

gie durfte ich kennenlernen, dass 
Sie das Nicäno-Konstantinopoli-
tanum in fast jedem Gottesdienst 
sprechen. Vor Augen habe ich 
dabei Ihre wunderschöne Kirche. 

„Sie müssen unbedingt wieder-
kommen, um die Kirchenfenster 
zu sehen, wenn sie fertig sind!“ 
Mit diesen freundlichen Worten 
verabschiedete mich Propst Fo-
ber, als unsere Radioübertragung 
Ende November 2016 vorüber war. 
Damals waren die Außenarbeiten 
schon abgeschlossen, aber das 
Einsetzen der farbigen Fenster mit 
den Wappen jener schlesischen 
Familien, die einst in dieser Kir-
che gesungen und gebetet hat-
ten, stand noch aus. So Gott will, 
werde ich nicht versäumen, mir 
die Rekonstruktion dieser baroc-
ken Kunstwerke aus Glas und Ge-
schichte anzuschauen!
Umso mehr danke Propst Andrzej 
Fober für die Möglichkeit, Sie in 
dieser Ausgabe des Christopho-
riboten (den ich übrigens sehr 
schick finde!) auf Ihrem österli-
chen Weg durch das Große Glau-
bensbekenntnis nun ein kleines 
Stück zu begleiten: die Leidensge-
schichte Jesu und wie sie zu verste-
hen ist. Herzliche Grüße!



25

Schon nicht mehr 
Erstsemester! 

Frühstücksgespräch mit den deut-
schen Studenten unserer Gemein-
de. Im Gespräch mit Aenne, Johan-
na und Frederik: Edwina, Theresa 
und Annemarie von Kap-herr.

Seid Ihr nach wie vor im englisch-
sprachigen Studiengang, also 
auch mit anderen Nationalitäten 
zusammen?
Aenne: Frederik und ich sind 

Zahnmediziner und haben 30 
Kommilitonen. Bei Johanna, die 
Humanmedizin studiert, sind ca. 
150. Es gibt neben der Polish di-
vision die English division. Hier 
setzt sich das Semester aus etwa 
80% Deutschen, 10% Polen und 
weiteren 10% Studenten unter-
schiedlicher Nationen wie Schwe-
den, Kanadier und sogar Emiratis 
zusammen.

Von anderen Studiengängen wis-
sen wir, dass viele Spanier hier-
herkommen, und das ist auch auf 
der Straße häufig zu hören.
Frederik: Ja, das gilt für die Ve-

terinärmedizin und die Erasmus-
Programme.

A: Unser Studiengang ist ja auch 
teuer..

Ihr müsst Studiengebühren zahlen?
Johanna: Leider ja und es ist 

nicht sehr wenig.
F: Es ist eine Besonderheit des 

deutschen Bildungssystems, dass 
vom Lernenden nichts gezahlt 
werden muss. In jedem anderen 
Land müssen Studenten Gebüh-
ren entrichten.

Zahlen die polnischen Studenten 
auch?
A: Ja, aber nur dann, wenn sie 

nicht in die Polish division hin-
einkamen, sondern mit uns in der 
English division sind. 

J: In meiner Klasse sind nur Deut-
sche, deswegen spreche ich fast nie 

Englisch, sondern nur manchmal 
im Seminar unter den Studenten. 

Verstehst Du denn die Vorlesun-
gen?
J: Ja, das ist kein Problem, denn 

in den Naturwissenschaften ist 
das Vokabular aufgrund der latei-
nischen Herkunft international 
ähnlich. Aber das Sprachniveau 
der Dozenten, mit denen natür-
lich ausschließlich auf Englisch 
kommuniziert wird, ist sehr un-
terschiedlich.

Welche Unterschiede gibt es be-
züglich des Aufbaus des Studiums 
zwischen Deutschland und Polen? 
Habt Ihr hier z.B. das Physikum?
F: Es ist hier vieles ganz anders! 

Aber wir haben natürlich Anato-
mie!

A: Während des Semesters müs-
sen wir Prüfungen ablegen über 
die einzelnen Abschnitte. Es sind 
also laufend Tests. Der Umfang ist 
groß, d.h., dass das ganze Seme-
ster über gelernt werden muss und 
dann am Ende des Semesters noch 
eine Prüfung kommt; wenn man 
die Kurse bestanden hat, dann 
ist das Thema abgehakt und es ist 
eben nicht so wie in Deutschland, 
wo eine große Prüfung erst nach 
zwei Jahren kommt und innerhalb 
einer Woche dann in fünf Klausu-
ren der Stoff von zwei Jahren abge-
fragt wird.

F: Das Physikum muss man in 
zwei Versuchen bestehen! Hier in 
Polen gibt es mindestens drei Ver-
suche pro Prüfung.

J: Für mich war der Wechsel 
an so eine große Uni schwierig. 
Aus meiner dreijährigen Ausbil-
dung zur Krankenpflegerin war 
ich eine kleine Klasse und engen 
Kontakt zu den Lehrern gewohnt. 
Jetzt ist immer Druck, der durch 
manche Dozenten noch verstärkt 
wird – das ist nicht einfach. Im 
Augenblick bin ich froh, wenn ich 
das erste Semester überstehe; z.B. 

nebenher zu arbeiten ist zeitlich 
nicht vorstellbar.

Aenne und Frederik, seid Ihr direkt 
von der Schulbank hierher gekom-
men?
F: Ich habe 2016 Abitur gemacht 

und mir anschließend die Berufs-
welt mittels Arbeit und Praktika 
angesehen: zunächst konnte ich 
bei einem Zahntechniker helfen 
und dann einem Dentalchirurgen 
über die Schulter schauen. Im ver-
gangenen Oktober habe ich dann 
in Breslau mit dem Winterseme-
ster das Studium begonnen.

A: Ich habe in Deutschland schon 
vier Semester Zahnmedizin stu-
diert und mir so ein Bild über die 
Qualität der Hochschulausbildung 
sowohl in Deutschland als auch 
hier machen können. Hier ist es 
anspruchsvoller, z.B. muss man 
mehr in kurzer Zeit machen. Ich 
war bisher an der Uni in Jena und 
dort haben wir die Anatomie von 
Kopf, Hals und Oberkörper in zwei 
Jahren genau durchgenommen. 
Arme, Unterleib und Beine wurde 
mit der Begründung, dass wir das 
als Zahnärzte nicht benötigten, 
nicht gelehrt. Hier lernen wir den 
gesamten Körper in einem Jahr. Da 
muss man büffeln! In Jena wurde 
auf Abiturlevel mit den Grundla-
gen der Chemie begonnen, wäh-
rend es hier gleich mit organischer 
Chemie losging.

J: Das Breslauer Studium ist sehr 
strukturiert, ähnlich wie in der 
Schule; man kann jedoch Prüfun-
gen verschieben – zwar nicht in 
ein anderes Semester, aber auf ei-
nen anderen Tag oder eine andere 
Woche –  die Bürokratie erschwert 
uns Studenten das nicht so wie  in 
Deutschland. Positiv ist, dass jede 
Woche Tests sind und kontinuier-
lich gelernt werden muss, aber es 
ist insofern auch immer Druck.

A: Als Ausländer müssen wir um 
jede Information kämpfen: her-
ausfinden, wo es Infos gibt und 
den Dozenten dafür hinterherlau-
fen. Vieles läuft hier spontan, über 
FB oder nach Absprache mit dem 
Professor, während in Deutsch-
land Stundenplan und Termine zu 
Semesterbeginn auf einer Websei-

te bekannt gegeben werden. So 
etwas wird hier erst einige Tage 
vorher mitgeteilt.

J: Manchmal empfinde ich es so, 
dass wir wie Stiefkinder behandelt 
werden.

Wie kam es zur Entscheidung, in 
Polen und konkret Breslau zu stu-
dieren – oder konntet Ihr bei der 
Studienortvergabe Präferenzen 
angeben? Wie groß ist also der 
Anteil eigenen Wunsches bzw. Zu-
fall?
J: Ich wollte immer Medizin stu-

dieren; da das in Deutschland auf-
grund meiner Abiturnote nicht 
klappte habe ich mich bei einer 
der beiden großen Organisationen 
beworben, die bei der Wahl und 
Anmeldung eines Studienplatzes 
im Ausland helfen. Es gibt eine Li-
ste der Studienorte, Anforderun-
gen und Fristen. Für meine Eltern 
und mich ist die relative Nähe zu 
Breslau und die deutsche Vergan-
genheit der Stadt schön und be-
ruhigend. Letztlich war aber der 
Gang über die Agentur teuer für 
wenig Service.

F: Ich habe mich direkt in Bres-
lau beworben, denn die hiesige 
Uni hat international einen sehr 
guten Ruf, es gibt darüber hinaus 
die English division – und oben-
drein ist meine Großmutter hier 
geboren und hat die Stadt dann 
im Krieg als Jugendliche verlassen. 
Ich bin früher jedoch nie hier ge-
wesen.

A: Ich komme aus Thüringen und 
fahre nur vier Stunden nach Hause.

Welche Bedeutung hat für Euch 
die deutsche Vergangenheit Bres-
laus?
A: Mir fällt auf, dass hier auch jun-

ge Leute relativ schlecht Fremd-
sprachen sprechen. Auf Deutsch 
reagieren jedoch im Alltag etliche, 
z.B. im Bus oder beim Bäcker – so-
gar eher als auf Englisch.

J: Wir mögen es alle, dass wir täg-
lich so viel typisch deutsche Archi-
tektur sehen. In meiner ersten Wo-
che hier war ich recht verloren und 
sagte an der Bushaltestelle einer 
Frau auf Englisch, dass ich Deut-
sche sei. Sie hat sich so gefreut und 
sofort von deutscher Schokolade 



26 Christophoribote //Zu Gast bei uns

geschwärmt. Negatives haben wir 
nicht erlebt.

Seid Ihr in Polen schon gereist?
J: Dazu haben wir im Semester 

leider keine Zeit! Mit einer Jugend-
gruppe war ich im September  in 
Auschwitz.

A: Das Reisen haben wir uns vor-
genommen und hoffen, dass das 
zwischen den Praktika im Som-
mer möglich sein wird.

Habt Ihr polnische Freunde?
F: Ein polnischer Kumpel von mir 

von der Europaschule in Luxem-
burg ist auch hier. Das ist ein toller 
Zufall!

A: Wir haben vier Polen in der 
Gruppe, aber wegen der Sprache 
bleiben sie eher unter sich und wir 
auch.

J: Ich habe weder polnischen 
Kommilitonen noch Kontakt zu 
denen. Schwierig ist der Verkehr 
mit den Ämtern. Ich habe so vieles 
offiziell ins Englische übersetzen 
lassen und jetzt müssen wir das al-
les noch auf Polnisch haben. 

Wie kamt Ihr hier ins Pfarrhaus? 
Wie geht es Euch hier?
F: Prima, wir bekommen ja gera-

de Frühstück!
A: Ich kam erst eine Woche vor 

Semesterbeginn hierher, da waren 
die Wohnungen und WG-Zimmer 
schon sehr rar und teuer. Mein 
Vater suchte dann im polnischen, 
katholischen Polen nach einer 
deutschen Gemeinde und schrieb 
an Pastor Fober. Sofort beim An-
kommen traf ich auf Johanna, die 
mich in ihrem Zimmer aufgenom-
men hat. Vorteil ist, dass hier im 
Pfarrhaus auch Deutsch gespro-
chen wird. Es ist immer jemand da, 
den wir fragen können, wenn wir 
etwas brauchen. Das Zimmer ist 
schön, alle sind nett! Und wir bei-
de kommen gut miteinander klar, 
wenngleich das Zimmer zu zweit 
beinahe etwas zu klein ist. 

J: Wir haben nur einen Schreib-
tisch, denn mehr passt nicht in un-
seren Raum hinein, aber ich breite 
immer alle Bücher um mich her-
um aus. Nun ja, wenn es sein muss, 
dann kommt man mit allem klar. 
Aus einer freien evangelischen Ge-
meinde kommend habe ich in der 
Hoffnung auf Hilfe per Internet 
hier eine Gemeinde gesucht und es 
als Gottes Führung empfunden, in 
einer solch großen Stadt so schnell 
ein Zimmer zu finden und – wie 
sich bei meiner Ankunft heraus-

stellte – noch dazu nur 10 Minuten 
von der Uni entfernt. Ich habe zwei 
Geschwister, trotzdem war es erst 
einmal unerwartet, das Zimmer 
zu teilen. Aber wir studieren ganz 
ähnliche Fächer, haben also die 
gleichen Sorgen und können uns 
deswegen gut unterstützen: ich 
fühle mich nicht allein!

F: Im August war ich hier, rief 
etwa 100 Leute an, von denen etwa 
1% Deutsch oder Englisch sprach. 
Wenn man aber nicht sofort zahlt 
und am nächsten Tag einzieht, 
dann ist das Zimmer weg. Meine 
Mutter entdeckte dann das Pfarr-
haus Zimpel und wir hatten einen 
Gemeindebrief mit der Annonce 
der Unterkunft. Hier ist es ruhig, 
man kann super schlafen und ler-
nen.

Hat sich hier Euer Blick auf Polen 
oder Deutschland verändert?
J: Meine Meinung hat sich verbes-

sert, Vorurteile haben sich nicht 
bestätigt.

F: Breslau ist sehr gepflegt und 
auch die umliegenden Orte, wo ich 
mit dem Fahrrad hingefahren bin, 
sehen gut aus.

A: Ich komme aus einer lutheri-
schen Gemeinde mit einem sehr 

liberalen Pfarrer. Hier ist es stren-
ger und konservativer, was mir 
gefällt. Jeden Sonntag mit Abend-
mahl zu feiern bedeutet aber auch 
immer lange Gottesdienste. Wenn 
ich nach Hause komme, dann 
freue ich mich über die mir ge-
wohnte Liturgie, weil ich mit ihr 
aufgewachsen bin.

F: Hier ist es eben sehr schlesisch; 
bei uns in Luxemburg singen wir 
mehr frohe Lieder.

J: Ich komme aus einer großen 
Gemeinde mit 100 jungen Leuten, 
wo ich jeden Tag Dienste gemacht 
habe. Das fehlt mir sehr, obwohl 
ich mir einen solchen Einsatz zeit-
lich gerade nicht erlauben könnte. 
Die Hilfe für Obdachlose finde ich 
gut und wir wollen versuchen, dort 
ein Mal im Monat zu helfen. Mir ge-
fällt die Predigt am besten und das 
geht Frederik ebenso; die Liturgie 
ist mir ansonsten zu strikt. Ich bin 
freies Beten gewöhnt und muss 
mich hier einfach anders arran-
gieren.

F: Mir fehlt eine größere Gruppe 
junger Leute.

Wir freuen uns und es ist schön, 
dass Ihr hier seid! Vielen Dank für 
unsere Runde!

1



27

wurde und ich fürchterliche Angst 
hatte, betete ich zu unserem Herr-
gott so intensiv wie noch nie in 
meinem Leben und auch später 
nicht mehr. Gott hat mich wohl er-
hört, denn ich wurde ruhig und 
zuversichtlich. Er hat uns geführt 
und geleitet. Es ist uns nichts pas-
siert und immer, wenn die Not am 
größten war, wurde uns geholfen. 
In Calau sind wir zunächst geblie-
ben. Dort wurde ich konfirmiert. 

Im Spätherbst 1936 zog ich mit 
meinen Eltern und meiner klei-
nen Schwester nach Breslau-Zim-
pel. Dort ging ich zunächst in die 
Kirche, weil alle Kinder dies so ta-
ten. Die Predigten von Pfarrer van 
Beuningen hörte ich besonders 
gerne, denn sie waren auch für 
mich als Kind sehr verständlich 
und interessant: Er konnte herr-
lich predigen und das hat mich 
dann überzeugt.
Taufen waren immer Festtage. 
Diese fanden nach dem eigentli-
chen Gottesdienst während eines 
besonders feierlichen Kindergot-
tesdienstes statt. Dann zog der 
Pfarrer mit dem Täufling und des-
sen Eltern durch das Hauptportal 
feierlich in die Kapelle ein und alle 
Kinder sangen. 1944 besuchte ich 
den Konfirmandenunterricht bei 
Pfarrer Tschepki.
Dann kamen die Tage, die ich 
nicht mehr aus meinem Gedächt-
nis streichen kann: Am 20. Januar 
1945 wurden alle Bewohner über 
den Drahtfunk aufgefordert, sich 
vor der Schule (damals Hinden-
burgschule) zu sammeln. Wir ha-
ben dort bei eisiger Kälte mehrere 
Stunden warten müssen. Dann 
wurden die Lebensmittelmarken 
für den ganzen Monat verteilt. Am 
Abend hieß es, wir sollten noch 
einmal nach Hause gehen. Als 
es am nächsten Morgen wirklich 
losging hatte meine Mutter kurz 
vor der Paßbrücke (Most Zwierzy-
niecki) einen Herzanfall. Wir fuh-
ren mit der Straßenbahn wieder 
zurück, um am nächsten Tag vom 
Hauptbahnhof mit dem Zug nach 
Glatz zu meinem Großonkel zu 
fahren.
Später führte uns unsere Flucht 
und die Vertreibung von Bad Flins-
berg (Świeradów-Zdrój) über Tet-
schen-Bodenbach (Děčín, Tschechi-
en) nach Calau. Als es ganz schlimm 

Erinnerungen an meine 
Kindheit in Breslau

1 | Theresa, Edwina, Annemarie, 
Johanna und Aenne – nicht auf 
dem Foto, weil hinter der Kamera: 
Frederik, der Hahn im Korb.

2 | Barbara Peters mit ihrer Tochter 
Silke Rosowski am Oderufer in der 
Nähe des Wehrs der Bartoszowicki-
Brücke, ehem. Barhelner Brücke.
3 | Breslau-Zimpel, 1933/34. 
Fot.: dolny-slask.org.p

Schließlich fanden wir dann mei-
nen Vater wieder, der aus russi-
scher Gefangenschaft entlassen 
worden und in der Nähe von Ham-
burg gelandet war. Später zog ich 
mit meinen Eltern nach Warburg 
und dann mit meinem Mann nach 
Wuppertal. 1994 bin ich zum ers-
ten Mal wieder in meiner Heimat 

gewesen und habe sie seitdem re-
gelmäßig besucht. Ich fühle mich 
hierher gezogen. Mein ehemaliges 
Wohnhaus am Rotkehlchenweg 
steht und auch das Familiengrab in 
Żórawina (Rothsürben) ist noch da.
Ich bin begeistert, wie schön Bres-
lau wieder aufgebaut wurde, wie 
liebevoll die alten Gebäude restau-

BARBARA PETERS, GEB. NAWRATZKI 

2

riert wurden. Am liebsten sitze ich 
am Ufer der Oder auf der Treppe 
vor dem alten Bootshaus neben 
dem früheren Oderschlösschen 
und schaue dem gemächlichen 
Dahinfließen des Flusses zu. Dann 
schweifen meine Gedanken an 
meine schöne Kindheit in Breslau 
zurück.

3



28 Christophoribote

Weihnachtlich-
-winterliches Obdach

Roy Häuslein
Küster

Heute betrachten wir ein anderes meiner Aufgabenfelder 
und blicken auf unsere Sonntagsküche für Obdachlose. 
Wir kochen mittlerweile 50 Liter, denn es kommen zu je-
der Speisung etwa 60 Menschen, so dass wir jetzt schon 
über 580 Gäste mit einer warmen Suppe verpflegt haben. 
Wir stehen zeitlich gerade an der Hälfte unserer Initiative 
und ich denke, dass wir in diesem Winter insgesamt sicher 
über 1000 Mahlzeiten ausgeben werden: zwei, in Schlesien 
eher winterliche Monate, stehen uns noch bevor.
Inzwischen bitten uns einige Gäste darum ihre mitge-
brachten Behälter und Thermosflaschen zu befüllen, da-
mit sie sich später wieder mit Suppe oder Tee stärken und 
aufwärmen können.
Die Menschen sind dankbar für die warme Speise und die 
Zeit, die sie in unserer Kirche verbringen dürfen und wäh-
rend derer sie sich aufwärmen können. Der diesjährige 
Winter ist hart: seit Wochen liegen die Temperaturen in 
Breslau unter null Grad, so dass unsere Hilfe sehr gerne 
in Anspruch genommen wird. Die winterlich-feuchte Käl-
te, die vom Fluss aus in die Stadt an der Oder eindringt, 
kriecht in jede Ritze.
Da die Anzahl der Gäste zunimmt denke ich zwangsläufig 
über die Anschaffung einer Gastronomie-Geschirrspül-
maschine und geeigneter Arbeitstische nach. Zur Zeit wa-
sche ich die Töpfe nach dem Essen immer im Pfarrhaus in 
der Dusche aus, da sie so groß sind, dass sie in kein Wasch-
becken passen – doch auf die Dauer ist das ja nun mal kei-
ne Lösung! 
Dank Ihrer großartigen Hilfs- und Spendenbereitschaft 
haben wir jetzt schon einen gebrauchten Gastronomie-
herd neu anschaffen können, auf welchem die beiden gro-
ßen Töpfe richtig über den Flammen Platz haben und die 
Suppe schnell gekocht werden kann.
Über jede Unterstützung freuen wir uns sehr und können 

sie auch weiterhin gut gebrauchen, sei es mittels Kleider-
spenden oder einer anderen Art der Hilfe – diese kommt zu 
100% direkt den Obdachlosen zugute. Nach Bedarf vertei-
len wir warme Winterkleidung sowie Decken und Schlaf-
säcke, soweit wir über diese zur Weitergabe verfügen. 
In der Adventszeit baten wir zum zweiten Mal um Lebens-
mittelspenden, welche wir kurz vor Weihnachten einer 
Obdachloseneinrichtung am Hauptbahnhof in Breslau 
zur weiteren Verteilung an Bedürftige brachten. Die frohe 
Dankbarkeit der dortigen Mitarbeiter geben wir gerne an 
Sie, die Spender, weiter!

ŚWIĄTECZNO-ZIMOWA GOŚCINA 
Dzisiaj opowiem o moim działaniu związanym z wydawa-
niem niedzielnej zupy dla bezdomnych. Gotujemy jej 50 
litrów, ponieważ każdej niedzieli przychodzi do nas ponad 
60 osób. Do tej pory z naszej pomocy skorzystało 580 ubo-
gich, więc myślę, że do końca zimy rozdamy ponad tysiąc 
porcji. Ludzie są wdzięczni za ciepłe jedzenie oraz możli-
wość ogrzania się w naszym kościele – zimowa wilgoć znad 
Odry wkrada się do każdego zakątka Wrocławia. W tym 
roku mamy ostrą zimę a przed nami jeszcze dwa takie mie-
siące.
Z powodu wzrastającej ilości gości myślę o zakupie prze-
mysłowej zmywarki. Nasze garnki nie mieszczą się do żad-
nego zlewu, więc myję je pod prysznicem, co nie jest do-
brym rozwiązaniem na dłużej.
Bardzo serdecznie dziękujemy za Państwa wsparcie: dzię-
ki temu już kupiliśmy używaną gastronomiczną kuchnię 
gazową, na której bez problemu można gotować w dwóch 
30-litrowych  garnkach. Poza tym rozdajemy potrzebu-
jącym zimowe ubrania oraz koce, a na wigilię w fundacji 
Brata Alberta oddaliśmy dary ze zbiórki żywności, która 
odbywała się przez cały Adwent.

Lebensmittelgaben für die 
Obdachlosen.



29

GÄSTEZIMMER 
IM PFARRHAUS BRESLAU-ZIMPEL

• 5 DZ, JEWEILS MIT BAD UND WC
• KOSTENLOSES W-LAN
• REICHHALTIGES FRÜHSTÜCK
• PARKEN IM INNENHOF ODER IN DER TIEFGARAGE
• KOMPLETTES BABYBETT VORHANDEN
• SCHÖNER PFARRGARTEN ZUM ENTSPANNEN
• FREUNDLICHE ATMOSPHÄRE
• MALERISCHE UMGEBUNG
• RESERVIERUNG: MAIL@SCHG.PL 
• FESTNETZ: +48 71 348 73 17
• MOBIL: + 48 607 991 700
 
SIE SIND JEDERZEIT HERZLICH WILLKOMMEN!
NIRGENDS SCHLAFEN SIE RUHIGER ALS 
IM PFARRHAUS!



30 Christophoribote

Bericht unserer 
Kantorei Zeggerteum

Tomasz 
Kmita-Skarsgård

Musikdirektor

Aufgrund des veränderten Erscheinungszyklus des Chri-
stophoriboten kann ich bezgl. der Arbeit des Kantorats nur 
von den vergangenen zwei Monaten berichten – aber ob-
wohl es in diesem Zeitraum keine Konzerte gab, bedeutet 
dies nicht, dass nichts Interessantes passiert sei.
Traditionell fand in der ersten Januarwoche in der Gustav-
Adolf-Gedächtniskirche der Gottesdienst der neun Lesun-
gen und Weihnachtslieder statt, in dem der Chor Medici 
Cantantes der Medizinischen Universität Breslau unter 
der Leitung von Magdalena Lipska sang. Es freut mich 
sehr, dass das Ensemble mit seiner Dirigentin alljährlich 
dieses außergewöhnliche Ereignis ermöglicht. Ebenfalls 
freut mich, dass wir in diesem Jahr mit Pfr. Prof. Bogdan 
Ferdek, Päpstliche Theologische Fakultät Breslau  und Dia-
kon Łukasz Radomski, Katholische Pfarrei der Heiligen Fa-
milie in Zimpel (Sępolno), ökumenisch gefeiert haben. Es 
ist wunderbar, die Weihnachtszeit jedes Jahr mit diesem 
gemeinsamen Singen von Weihnachtsliedern und dem 
Nachdenken über das Wort Gottes beschließen zu können.
Vorher, im Dezember, mussten wir das Montagskonzert 
aufgrund einer schweren Verletzung des Künstlers, des 
Geigers Karol Lipiński-Brańka, absagen. Glücklicherweise 
kann ich Nachricht geben von der stetigen Verbesserung 
der gesundheitlichen Verfassung des Musikers. Ich hof-
fe, dass wir Karol irgendwann in unserer Kirche werden 
hören können. Am 15. dieses Monats hingegen durften 
wir bei uns auf Einladung des Verbindungsbüros des Frei-
staates Sachsen das  Ensemble „La Protezione della Musica“ 
begrüßen, die sich auf die Ausführung alter Musik spezia-
lisiert haben.
Leider endete das Jahr mit der Mitteilung des unsere In-
strumente betreuenden Orgelbaumeisters Andrzej L. Krie-
se, dass das Gebläse der Schlag-Orgel sowie die sie bedie-
nende Elektrik in einem sehr schlechten Zustand seien 
und wegen der Brandgefahr sofort ersetzt werden müsse. 
Das ist eine schlechte Nachricht, weil die Arbeiten ziem-
lich teuer sind: der Kostenvoranschlag beläuft sich auf 
6.500 Euro. Der Gemeinderat empfahl daher die Expertise 
unabhängiger Sachverständiger um diese Meinung zu be-
stätigen oder aber uns zu beruhigen, dass es so schlimm 
nicht sei. Leider waren beide Bewertungen, sowohl die des 
nächsten Orgelbaumeisters, Herrn Sutowicz aus Lodsch 
(Łódź), sowie des Feuerschutz-Fachmanns Herrn Wierz-
bowski, niederschmetternd: das Gebläse der Orgel von 
Schlag ist eine „Heimwerkerarbeit“ der Nachkriegszeit 
und die elektrische Installation ist aus Aluminiumlitze 
und dazu noch sehr grob gefertigt. Alles müsste sofort er-
setzt werden. Im Moment disponieren wir keine so hohe 
Summe und ich bediene mich folglich einer temporären 
Lösung in Form des vollständigen Ausschaltens des die 
Orgel versorgenden Energienetzes um nicht ungewollt 
irgendwo einen Kurzschluss auszulösen. Vom Propst er-
hielt ich das Versprechen, dass wir uns dem Thema in der 

zweiten Jahreshälfte wieder zuwenden werden. Tröstlich 
ist, dass alle durchgeführten Arbeiten eine Art Investi-
tion in die Zukunft im Zusammenhang mit dem Bau der 
Gerhard-Zeggert-Gedächtnisorgel darstellen. Die neue 
Elektroinstallation wird schon für dieses Instruments aus-
gelegt werden und das neue Gebläse wird nach ihrem Um-
zug in die Gustav-Adolf-Gedächtniskirche weiterhin in der 
Schlag-Orgel dienen.
Im Januar wurde ein Vertrag mit dem o.g. Orgelbaumei-
ster Andrzej L. Kreise zur Pflege der Instrumente unserer 
Kirche unterzeichnet – zum ersten Mal, im Hinblick auf 
einen umfassenden Service über das ganze Jahr! Ich glau-
be, dass der Gemeinderat mit dieser Lösung eine sehr gute 
Entscheidung getroffen hat, denn regelmäßige Pflege 
sorgt dafür, dass die Instrumente kontinuierlich in gutem 
Zustand gehalten werden und keine sog. general Stim-
mung benötigen, die bisher zwei- bis dreimal im Jahr zu er-
folgen hatte. Sie lieferten nur unbefriedigende Ergebnisse, 
die von der Tatsache herrühren, dass die Orgeln in einer 
beheizten Kirche stehen, wo sehr deutliche und schnelle 
Temperaturwechsel auftreten. Feineres und häufigeres 
Stimmen und Reparieren führt zu besseren Ergebnissen.
Der Monatswechsel Dezember – Januar ist immer eine Zeit, 
in der sich die Pläne für das neue Jahr präzisieren, welches 
für uns ein doppelt außergewöhnliches ist, denn neben 
dem 500. Jubiläum der Reformation begehen wir auch die 
750-Jahr-Feier unserer eigenen Kirche. In den Diözesan-
Kalender der Feierlichkeiten im Zusammenhang mit dem 
Jubiläum der Reformation wurden zwei Veranstaltungen, 
die von unserer Gemeinde veranstaltet werden, eingetra-
gen: der Geburtstag von J.S. Bach am 21. März und der Fest-
tag der Musiker am 24. November. Was unsere 750-Jahr-
Feier betrifft, so hat die Kantorei Zeggerteum beschlossen, 
sich auf die Liturgie zu konzentrieren. Wir planen sehr 
festliche Musik zu zwei Gottesdiensten: anlässlich des Kar-
freitags sowie zur Jubiläumsfeier am 10. September, die 
mit der Teilnahme unseres Diözesanbischofs Pfr. Walde-
mar Pytel stattfinden wird.
Während der letzten Gemeindeversammlung wurde ich 
gefragt, warum auf der Webseite der Gemeinde der für die 
Orgel gesammelte Betrag bis vor kurzem in Euro und nun 
in Polnischen Złoty anzeigt sei. Weil während der Sitzung 
leider keine Gelegenheit war meine Erklärung zu Ende 
zu bringen und den Sachverhalt angemessen zu erhellen, 
möchte ich in den Spalten des Christophoribote darauf 
zurückkommen. Es liegt mir sehr daran Ihnen mitzuteilen, 
dass der Betrag auf der Webseite der Gemeinde von An-
fang deren Freischaltung an in PLN angezeigt wurde, aber 
infolge eines Fehlers bei der Gestaltung der Seite zu ei-
nem bestimmten Betrag das €-Zeichen aufleuchtete. Dies 
wurde bereits vor einiger Zeit behoben und anstelle des 
Zeichens der europäischen Währung sind die Buchstaben 

„PLN“ zu sehen. Wir haben keine Möglichkeit, Informatio-



31

1, 2 | Ensemble „La 
Protezione della Musica“
Fot.: Verbindungsbüro 
des Freistaates Sachsen 
in Breslau / taktiker 
Werbeagentur GmbH 
3 | Der Chor Medici 
Cantantes mit seiner 
Leiterin Magdalena Lipska 
sowie Propst Andrzej 
Fober und Diakon Łukasz 
Radomski.
Fot.: Tomasz Lisek

nen zu den gesammelten Beträgen in EUR anzuzeigen, da 
beide Unterkonten (PLN und EUR) bei einer polnischen 
Bank geführt werden, die Informationen zu den auf den 
Subkonten deponierten Geldmittel aus offensichtlichen 
Gründen in polnischer Währung angibt. Natürlich un-
terliegen die Euro auf dem in EUR geführten Unterkonto 
nicht dem Umtausch, sondern werden nur zur Aufsum-
mierung der Subkonten in Złoty umgerechnet, was dann 
auf unserer Webseite mitgeteilt wird.
Ich danke allen Spendern dafür, dass sie teilhaben wollen 
an diesem großartigen Werk des Orgelneubaus – als Denk-
mal für Gerhard Zeggert, unserem so großartigen und un-
vergessenen Musikdirektor der Jahre 1924 – 1945. Es ist un-
sere Mission und unser Ziel, dass sein Name unaufhörlich 
weiterlebe.                            Übersetzung: Annemarie von Kap-herr

O DZIAŁALNOŚCI KANTORATU ZEGGERTEUM
Tradycyjnie w pierwszym tygodniu stycznia odbyło się 
w  Kościele Pamięci Króla Gustawa Adolfa Nabożeństwo 
dziewięciu czytań i kolęd, na którym zaśpiewał Chór Me-
dici Cantantes Uniwersytetu Medycznego we Wrocławiu 
pod dyrekcją Magdaleny Lipskiej. Niezwykle cieszy mnie, 
że zespół ten wraz ze swoim kierownikiem, co roku chce 
wspólnie z nami tworzyć to niezwykłe wydarzenie. Raduje 
mnie również fakt tegorocznej ekumenicznej obecności ks. 
prof. Bogdana Ferdka z Papieskiego Wydziału Teologiczne-
go oraz diakona Łukasza Radomskiego z katolickiej parafii 
Świętej Rodziny na Sępolnie. To wspaniałe, że co roku okres 
Bożego Narodzenia możemy zamykać tym wspólnym śpie-
waniem kolęd i rozmyślaniem nad Słowem Bożym.
Niestety rok 2016 zakończył się wiadomością od Andrzeja 

DAS ZEGGERTEUM WIRD SICH  
MIT DEM GOTTESDIENST  
ANLÄSSLICH UNSERES  
KIRCH-JUBILÄUMS EBENFALLS  
AKTIV AN DER 750-JAHR-FEIER  
UNSERER GEMEINDE BETEILIGEN

1

2



32 Christophoribote

L. Kriese – organmistrza opiekującego się naszymi instru-
mentami – że dmuchawa organów Schlaga i instalacja 
elektryczna wokół niej jest w bardzo złym stanie i wymaga 
natychmiastowej wymiany, ponieważ stwarza zagrożenie 
pożarowe. To zła wiadomość, ponieważ są to dość kosztow-
ne prace – wyceniono je na 6 500 euro. W związku z tym 
Rada Parafialna poleciła zamówić ekspertyzy niezależ-
nych fachowców, by potwierdzić tę opinię, lub uspokoić 
nas, że nie jest jednak aż tak źle. Niestety obie oceny – za-
równo kolejnego organmistrza, Pana Sutowicza z Łodzi, jak 
i specjalisty od ochrony pożarowej, Pana Wierzbowskiego 

– były miażdżące: dmuchawa organów Schlaga to powo-
jenna „samoróbka”, a instalacja elektryczna wykonana 
została z przewodów aluminiowych, na dodatek bardzo 
niestarannie. Wszystko należy wymienić w trybie natych-
miastowym. Na razie nie dysponujemy tak dużą kwotą, ale 
od Proboszcza dostałem obietnicę, że do tematu wrócimy 
w drugim półroczu. Pocieszające jest to, że wszystkie prace 
jakie wykonamy, będą swego rodzaju inwestycją na przy-
szłość, w kontekście budowy Organów Pamięci Gerharda 
Zeggerta. Nowa instalacja elektryczna zostanie przygoto-
wana już pod ten instrument, a nowa dmuchawa będzie 
nadal służyć w organach Schlaga po przeniesieniu ich do 
Kościoła Pamięci Króla Gustawa Adolfa.
W styczniu została podpisana umowa z wyżej wspomnia-
nym organmistrzem Andrzejem L. Kriese na opiekę nad 
instrumentami w naszym kościele – po raz pierwszy doty-
cząca kompleksowej opieki przez cały rok. 
Przełom stycznia i grudnia to także czas, kiedy precyzują 
się plany na nowy rok, który tym razem jest dla nas podwój-
nie wyjątkowy, obchodzi bowiem, obok 500-lecia Reforma-
cji, także 750-lecie własnego kościoła. W diecezjalny kalen-
darz uroczystości związanych z jubileuszem Reformacji 
zostały wpisane dwa wydarzenia organizowane przez na-

szą parafię: Urodziny Bacha 21 marca i Święto Muzyków 24 
listopada. Jeśli zaś chodzi o celebrowanie naszego 750-lecia, 
Kantorat Zeggerteum postanowił skupić się na liturgii. Pla-
nujemy bardzo uroczystą oprawę muzyczną dwóch nabo-
żeństw: liturgii Wielkiego Piątku i nabożeństwa jubileuszo-
wego 10 września, które odbędzie się z udziałem naszego 
biskupa diecezjalnego, ks. Waldemara Pytla. 
Na ostatnim Zgromadzeniu Parafialnym zostałem zapyta-
ny o to, dlaczego na parafialnej stronie internetowej kwota 
zebrana na organy do niedawna wyświetlała się w euro, 
a  teraz wyświetla się w złotówkach. Ponieważ na spotka-
niu niestety nie było sposobności, bym swoją wypowiedź 
mógł dokończyć i wyjaśnić sprawę tak, jak należałoby, chcę 
do niej powrócić na łamach Christophoribote. Pragnę Pań-
stwa poinformować, że kwota na www parafii od samego 
początku jej istnienia wyświetlała się w PLN, lecz w wyniku 
błędu przy projektowaniu strony przy podanej kwocie wy-
świetlał się znak €. Zostało to już jakiś czas temu naprawio-
ne i zamiast znaku europejskiej waluty, widać litery „PLN”. 
Nie mamy możliwości wyświetlania informacji o zgroma-
dzonych środkach za pomocą kwoty wyrażonej w euro, po-
nieważ oba subkonta (PLN i EUR) są prowadzone w polskim 
banku, który informację o sumie zgromadzonych środków 
na wszystkich subkontach podaje – z oczywistych wzglę-
dów – w polskiej walucie. Oczywiście środki wpłacane 
w  EUR na subkonto prowadzone w EUR nie ulegają prze-
walutowaniu, lecz są przeliczane na złotówki jedynie na 
potrzeby wyliczenia sumy subkont, która to właśnie poda-
wana jest na naszej www.
Dziękuję wszystkim ofiarodawcom za to, że zechcieli włą-
czyć się w to wielkie dzieło budowy nowych organów – po-
mnika Gerharda Zeggerta, naszego wspaniałego i nieza-
pomnianego dyrektora muzycznego z lat 1924–1945. Jest 
naszą misją i celem, by jego imię było nieustannie żywe.

KOMMENDE 
VERANSTALTUNGEN  
NADCHODZĄCE 
WYDARZENIA

Der Geburtstag 
von J.S. Bach
Urodziny J.S. Bacha
21.03.2017, Di., 19:00 Uhr  
St. Christophori-Kirche

458. Montagskonzert
458. Koncert Poniedziałkowy 
10.04.2017, 19:30 Uhr  
St. Christophori-Kirche

LISTE DER SPENDER 
Wenn Sie für den Bau der 
neuen Orgel gespendet ha-
ben, Ihren Namen in dieser 
Liste jedoch nicht finden, 
dann kontaktieren Sie uns 
bitte. — Erika Reischle-
Schedler, Dr. Jörg Langholz, 
Dietmar Wagner, Claudia 
Clara Lenz, Anna Oryńska, 
Ernst-Alexander Freiherr v. 
Gersdorff, Peter Brummel 
und Frau Irmhild, Jacek 
Małańczuk, Helga Krauss, 
Reinhard Fuchs, Thomas Ue-
berall, Barbara Illner, Jolanta 
i Marian Kmitowie

3



33

ÜBER UNSERE WEBSEITE

Am einfachsten und schnellsten: nutzen 
Sie das unten auf  

www.orgel2017.org genannte Zah-
lungssystem. Wenn Sie den Button 

„Spende einer Orgelpfeife“ klicken, wer-
den Sie zum elektronischen Bezahlsys-

tem geleitet, wo Sie auf einfache Art und 
Weise mit Hilfe einer Infografik die Ihnen 
passende Orgelpfeife auswählen können. 

Anschliessend können Sie Ihre Spende 
mittels eines elektronischen Zahlungs-

systems anweisen.

PERSÖNLICHER KONTAKT

Wenn Sie wegen einer Spende persönlich 
Kontakt zu uns aufnehmen wollen, nutzen Sie 
bitte das auf der Webseite unserer Gemeinde 

www.schg.pl unter Orgelneubau genannte 
Kontaktformular oder die E-Mail-Adresse 
zeggerteum@schg.pl. Wir werden Sie dann 

kontaktieren, beraten und Ihnen hinsichtlich 
der Wahl der Ihnen gemäßen Form und des 
Umfangs der Spende helfen. Diese Art des 

Kontakts empfehlen wir allgemein denen, die 
planen, mehr als eine Orgelpfeife zu spenden. 

Wir stehen Ihnen gerne zur Verfügung!

ÜBERWEISUNG

Per Internetüberweisung oder Postan-
weisung auf das Konto: 

ING Bank Slaski (IBAN) PL 19 1050 1575 
1000 0090 3094 5977 

(BIC) INGBPLPW (Kontoinhaber: Fundacja 
Zeggerteum / Plac Swietego Krzysztofa 
1 / 50-056 Wroclaw) – wir bitten darum, 
als Verwendungszweck die gespendete 
Orgelpfeife (z.B. II. Man. Gedeckt 16 c‘‘‘), 
oder nur den Zusatz „Orgel“ zu nennen; 

dann wählen wir selbst für Sie eine pas-
sende Orgelpfeife aus.

Die Spende einer Orgelpfeife 
können Sie auf dreierlei Weise vollziehen

UNTERSTÜTZEN SIE UNSEREN ORGELNEUBAU
mehr Informationen: www.orgel2017.org

Gerhard-Zeggert-Gedächtnisorgel

Die Stiftung Zeggerteum informiert Sie freundlich, dass im Falle der Nichtrealisierung des Neubaus einer Orgel in der St. Christo-
phori-Kirche Breslau die bereits gesammelten Geldmittel der Kirchengemeinde St. Christophori übergeben oder auf Grundlage ihrer 

Erklärung an die Spender zurücküberwiesen werden.



34 Christophoribote

//Wir zu Gast bei

„Das hätten wir schon viel früher 
machen sollen!“, „Es war viel zu 
kurz!“ und „Die, die nicht dabei 
waren, haben wirklich etwas 
Schönes verpasst!“ Diese Sätze sa-
gen eigentlich schon alles.
Wann, wo und von wem die Idee 
geboren wurde, dass sich Mitte 
Januar von Freitag bis Sonntag ei-
nige Mitglieder der beiden evan-
gelischen, deutschen Gemein-
den Warschaus und Breslaus in 
Weichsel nahe der tschechischen 
und slowakischen Grenze treffen, 
weiß ich nicht. Aber es war im Ju-
biläumsjahr der Reformation eine 
sehr gut Idee, denn in den nahen 
Beskiden entspringt nicht nur 
die Weichsel, sondern dort liegen 
auch die Wurzeln der Protestan-
ten in Polen und noch heute le-
ben in dieser Gegend die meisten 
Lutheranern des Landes. Katho-
lische Kirchen sind dort weit in 
der Unterzahl! Leider konnten nur 
wenige das Angebot wahrnehmen 
und durch jahreszeitenbeding-
te Krankheiten schrumpften die 
Gruppen noch weiter. So jedoch 
stand einem intensiven Kennen-
lernen nichts mehr im Weg und 
Grüppchenbildung war nicht mög-
lich. Ein wahres Wochenende der 
Begegnung also!
Die mehrstündige Anreise mit Pri-
vatautos aus Warschau bzw. dem 
Gemeindebus aus Breslau verlief 
nahezu problemlos, obwohl die 
Wettervorhersagen sehr winter-
liche Straßenverhältnisse ange-
kündigt hatten. Vor Ort konnten 
wir uns am späten Freitagabend 
nur noch kurz „beschnuppern“, 
um uns dann beim gemeinsamen 
Frühstück richtig kennenzuler-
nen. Dies wurde später intensi-
viert in der Vorstellungsrunde und 

es stellte sich heraus, dass auch 
innerhalb der beiden Gemeinden 
so mancher Neues vom anderen 
erfuhr. Wir hatten sehr interes-
sante, unterschiedliche Menschen 
dabei; die Gruppe war klein, aber 
bunt und altersgemischt: von drei 
Jahren bis gut 50.
Weiter ging es – bereits gut durch-
mischt – in drei Richtungen: Eini-
ge fuhren zum Skifahren (-lernen) 
und waren begeistert von Sonne 
und polnischen Preisen, andere 
fuhren Schlitten und drei fuhren 
auf den Berg Równica, welcher eine 
schöne Aussicht über die Beskiden-
hügel und die umliegenden Dörfer 
bietet und in einer urigen großen 
Holzhütte zum Kaffee einlädt.
Später zogen wir uns für die Fahrt 
im Pferdeschlitten kältefest an. 
Endlich durch den Stau anlässlich 
des Worldcups im Skisprung hin-
durch, warteten schon dampfende 
Pferde auf uns. Hinter 2 PS ging es 
bei leichtem Schneefall in einem 
großen Schlitten stetig bergauf bis 
zu einer Grillhütte, in der wir uns 
am offenen Feuer wärmen sowie 
Würstchen und Räucherkäse ge-
nießen konnten, die mit Schmalz-
brot, Salzgurken und Glühwein 
kulinarisch abgerundet wurden. 
Bergab hatten es unsere Pferde 
leichter als diejenigen vor den uns 
entgegenkommenden, noch voller 
besetzten Schlitten.
Nach der Abendandacht wollten 
einige von uns in eine Kneipe 
einkehren. Diese waren jedoch 
überfüllt von Gästen, die (zumeist 
schon länger) den Sieg des polni-
schen Skispringers feierten. So 
nutzten wir den schönen Aufent-
haltsraum mit Blick auf zwei Pis-
ten in unserer Unterkunft „Willa 
Księżówka“, die übrigens kirchli-

Treffen der Gemeinden 
Warschaus und Breslaus 
in Weichsel (Wisła)
FRANZISKA CLAUSS (TEXT), SOWIE PFARRER KAROL DŁUGOSZ, 
FAMILIE WANDEL UND HEIKE ROHMANN AUS WARSCHAU

1

2



35

1 | Blick aus der Willa Księżówka auf 
Wald und Skipiste.
2 | Propst Waldemar Szajthauer 
während der Liturgie.

chen Ursprungs ist.  Dort konnten 
wir uns jederzeit frischen Tee in 
den verschiedensten Geschmacks-
varianten zubereiten.
Am Sonntag machte zunächst das 
FRÜHstück seinem Namen alle 
Ehre, denn wir wollten um 8:45 
Uhr den ersten Gottesdienst der 
Kirche St. Peter und Paul in Weich-
sel mitfeiern. Es hatte nachts 
weiter geschneit und so war der 
Fußweg dorthin ein kleines Aben-
teuer; ich war noch nie im Leben 
in Moonboots im Gottesdienst 
gewesen! Die Kirche war (zumin-
dest für uns alle) unerwartet, aber 
sehr erfreulich gut besucht; hier 
war schon Pfarrer Fobers Mutter 
getauft, konfirmiert und getraut 
worden. Wir wurden vom Pas-
tor, der den in der dortigen Regi-
on Schlesiens typischen weißen 

Überwurf mit Spitzen über dem 
Talar trug [alba silesiana; Anm. d. 
R.], als Gäste vorgestellt. Propst 
Waldemar Szajthauer richtete an 
uns auch ein paar deutsche Worte 
und wir bekamen den Predigt- und 
Lesungstext  – „lebenswichtig“ für 
diejenigen unter uns, die kein Pol-
nisch können. Ich gehöre zu eben 
diesen, weshalb ich leider nicht 
mehr über die Predigt sagen kann, 
als dass mir auffiel, dass sie sehr 
gut intoniert war mit wechselnder 
Stimme in Lautstärke, Betonung 
und Tempo.
Anschließend fuhren wir nach 
Teschen (Cieszyn), namensgebend 
für das Teschener Land. Dort steht 
die nur von außen schlichte, fünf-
schiffige barocke Jesuskirche, die 
größte lutherische Kirche  Mitte-
losteuropas. Der Archivar führte 

uns auch auf die drei Emporen 
und berichtete interessant von 
der bewegten Vergangenheit der 
Lutheraner in Schlesien. Die Je-
suskirche ist die größte der sechs 
schlesischen Gnadenkirchen und 
die einzige, die immer in evan-
gelischer Hand war, weshalb sie 
auch als „Mutterkirche der evan-
gelischen Christen in Polen“ be-
zeichnet wird und die Stadt den 
Beinamen „Reformationsstadt 
Europas“ tragen darf. Uns wurden 
museal aufbewahrte historische 
Dokumente gezeigt sowie anti-
quarische Gegenstände und Klein-
möbel und wir durften sogar der 
Orgel einige Töne entlocken. Die 
Kirche wurde 1709–23 erbaut. Sie 
ist mit ihren knapp 8000 Plätzen 
beeindruckend und außerdem 
ausgesprochen hübsch und sehr 

gut restauriert. Sie war in der 
Mitte des 18. Jh. die einzige luthe-
rische Kirche Oberschlesiens und 
die Gläubigen kamen von weither, 
um vielstündige Gottesdienste zu 
feiern.
Nach diesem imposanten Ein-
druck trennten sich unsere Wege 
leider schon und alle hätten gern 
noch mehr Zeit in der Gegend dort 
und miteinander verbracht. Wir 
sind sicher, solch ein Treffen zu 
wiederholen: vielleicht mit einem 
Wiedersehen in Breslau, zumal 
uns die dortigen Gästezimmer im 
Gemeindehaus große Vorfreude 
darauf machen.
Wir danken herzlich für die schö-
nen gemeinsamen Tage –  und 
wollen mindestens während der 
Gottesdienste aneinander denken 
und füreinander beten! 

3 | In der Kirche St. Peter und Paul, 
Weichsel: Gemeindeglieder aus 
Warschau und Breslau.

3



36 Christophoribote

//Varia

Am Sonntag, den 11. Dezember war 
es soweit: nach einigen Wochen 
Baugerüst an und in der Kirche 
konnten wir Gottesdienst feiern 
mit dem nun enthüllten Fenster 
über dem Taufstein. Manch einer 
hatte schon im Verlauf der Restau-
rierungsarbeiten an der Außen-
wand der Kirche die Plane gelüpft, 
um zu sehen, welches Kunstwerk 
darunter entstehe. Die Rhomben-
verglasung und die beiden restau-
rierten Renaissance-Wappen in 
ihrer ganzen Farbpracht dann wir-
ken zu sehen war für Jeden ein be-
sonderer Moment.
Dem vorausgegangen war ein all-
wöchentlicher, stets samstäglicher 
Putzeinsatz etlicher Gemeindeglie-
der: mit Wasserstaubsauger und 
Wedeln wurde dem feinen Sand-
stein-Staub zu Leibe gerückt und 
zwischendurch sorgte Küster Roy 
Häuslein großzügig mit warmen 
Getränken und süßen, Posener 

Martinshörnchen für ausdauernde 
Kraft und gute Stimmung!
Als wir uns bei der Gelegenheit die 
Auslegware in den Gängen von un-
ten ansahen, da schauten wir auch 
ganz schnell wieder weg und die 
Entscheidung war offensichtlich, 
dass diese Teppiche ihren Dienst 
nun getan haben und nicht mehr 
verwendbar sind. Die Akustik ist 
seitdem in unserer Kirche deutlich 
klarer geworden und vom Liturg 
weniger Stimmeinsatz notwendig.
Neue Anträge an die Ämter der 
Stadt Breslau sind bereits dort ein-
gereicht, um die im Museum ver-
wahrten, noch vorhandenen vier 
Wappen replizieren zu dürfen und 
sie mit Hilfe von Fördermitteln in 
zwei weitere Fenster einzubauen.
Parallel wird in der Gemeinde z.Zt. 
an mehreren möglichen Konzep-
tionen zur Gestaltung der Weite-
ren Fensterrenovierungen gear-
beitet.

Durch’s erste Fenster 
scheint die Sonne

1

2



37

Die Musik im Gottesdienst 
nach der deutschen 
Reformation

für einen verstörten Menschen, 
auch wenn er nur ein wenig zu sin-
gen vermag.“ Für Luther war das 
Lied die wichtigste Form inner-
halb der Kirchenmusik.
Dies alles führte dazu, dass die 
Orgel als Instrument in den Hin-
tergrund trat und sich die Autoren 
mehr mit den Liedern befassten. 
Orgelmusik war in der Renais-
sance nicht besonders beliebt; sie 
entwickelt sich gemeinsam mit 
der barocken Polyphonie. Erst J.S. 
Bach verringert den Widerstand 
gegen Orgelmusik. Es ist zu beto-
nen, dass Luther nicht nur den äs-
thetischen, sondern auch den seel-
sorgerischen Wert der Musik sah 
und das Instrument als Bestand-
teil dieser Mission wahrnahm. 
Die Reformation in der Schweiz 
unterschied sich von der deut-
schen: die reformierten Lieder 
basieren auf dem Psalter undie 
Liederbücher führten deutsche 
Choräle und englische Musik ein. 
Außerdem haben evangelisch-
reformierte Lieder oft Gebets-
charakter, weshalb sie bis heute 
stehend gesungen werden. Den ra-
dikalsten Standpunkt hinsichtlich 
des Liedsingens und der Orgelbe-
gleitung vertrat Ulrich Zwingli, 
der die Abschaffung dieses Instru-
mentes forderte – die Orgel sei zu 

„papistisch“. In Zürich wurden die 
Orgeln zerschlagen und in Heidel-
berg waren sie von 1570 bis 1657 
verboten und erst nach Protesten 
wieder gestattet.
In seinen Liedern findet das Cho-
ralwerk Luthers seinen Ausdruck. 
Mit der Abschaffung all dessen, 
was in der Kirche mit Kunstfertig-
keit verbunden war, war er nicht 
einverstanden. Die wichtigste Ei-
genschaft, mit der Luther die Mu-
sik bewertete, war deren Dienst-

Die von Dr. Martin Luther begrün-
dete sozial-politische Bewegung 
bedeutete nicht nur eine Erneue-
rung der Kirche und die Rückkehr 
zu deren Quellen. Infolgedessen 
gewann auch die Musik ein neues 
Verständnis und ihre Rolle äh-
nelte bald der eines Gebets: „Der 
Gottesdienst war keine Zeremonie 
des kirchlichen Kultes mehr – sie 
wurde die Gebets- und Lehrzeit“.  
Zum Künstler wurde die Kirchen-
gemeinde selbst, die die Partien 
monodisch ausführte. Die Gläubi-
gen, die musikalisch ausgebildet 
waren, sangen meist nicht mit den 
anderen, sondern wurden Mitglie-
der eines Motettenchores. 
Luther hielt nichts davon zu klas-
sifizieren, ob ein Musikstück welt-
lich oder kirchlich sei: ob es für 
die Kirche passend sei entschied 
Luther nach dessen ästhetischem 
Wert. Daher ist die Melodie seiner 
Lieder oft weltlicher Herkunft – 
sie kamen aus dem Wirtshaus 
oder vom Markt und man dichtete 
später die „frommen“ Texte dazu. 
Der Reformator sagte: „denn der 
Teufel erharret der Musica nicht 
gerne“. 
Martin Luther schrieb 38 Lieder. 
Deren Text entstammt meist den 
Psalmen oder es sind Überset-
zungen der lateinischen Messse-
quenzen. Es wurden etliche Ver-
besserungen hinsichtlich der 
Melodieführung vorgenommen, 
um Intonation und Ausübung zu 
erleichtern. Dass die Musik dem 
Reformator wichtig war bezeugt 
u.a. der Satz: „Die Musik ist die 
beste Gottesgabe. Sie ist das größ-
te, ja wahrhaft ein göttliches Ge-
schenk und deshalb dem Satan 
völlig zuwider. Durch sie werden 
viele und große Anfechtungen 
verjagt. Musik ist der beste Trost 

1 | Das neue Fenster.
2 | Die Wappen von Georg Koye  
und Magdalena Schreiterin.  
Fot.: Andrzej Fober

MARCIN M. PAWLAS

barkeit. Die Musik sollte Dienerin 
des Evangeliums und dessen sein, 
der sie erschuf – Musica ancilla 
Evangelii. Man begann, die Lied-
texte in der lokalen Sprache zu 
verfassen. Luther sah schnell ein, 
dass man den Menschen neben der 
Bibel auch eine Sammlung evan-
gelischer Lieder zur Nutzung wäh-
rend des Gottesdienstes zur Verfü-
gung stellen müsse. Die Sprache 
des Reformators ist in seinen Lie-
dern sehr charakteristisch und 
gekennzeichnet von Einfachheit 
und Verständlichkeit. Sie verfügt 
außerdem über eine klare Durch-
setzungskraft, was zur Popularität 
der Lieder beitragen sollte. Auf au-
ßergewöhnliche Weise wußte der 
Autor den literarischen Text mit 
der Melodie zu vereinigen. 
Es ist festzustellen, dass das Lied-
werk Martin Luthers ökumenisch 
ist und stets außerhalb des Streits 
der Konfessionen blieb. In dem Ar-
tikel Marcin Luter a muzyka (Mar-
tin Luther und die Musik) schreibt 
Piotr Plinta, dass etliche der Lieder 
Luthers in katholische Gesang-
bücher aufgenommen wurden. 
Man muss jedoch mit Bedauern 

sein Ziel war, mit dem Gesang-
buch ein zweites Glaubensbuch 
zu schaffen, und zwar gleich im 
Anschluß an die Übersetzung der 
Bibel. Die erste Ausgabe von 1524 
trug den Titel Achtliederbuch, wur-
de in Nürnberg verlegt und ent-
hält vier Lieder des Reformators. 
Das Erfurter Enchiridion enthält 
25 Lieder, von denen 18 aus der 
Feder Luthers stammen. Das drit-
te, herausgegeben in Wittenberg, 
ist das Waltersche Gesangbüchlein, 
bearbeitet von Johann Walther. Es 
ist mit einem Vorwort Luthers ver-
sehen und beinhaltet alle bisher 
von diesem komponierten sowie 8 
Lieder anderer Komponisten. Die 
Melodien sind für vier Stimmen 
bearbeitet und somit entstand das 
erste evangelische Choralbuch.
Das letzte zu Lebzeiten des Refor-
mators veröffentlichte und von 
ihm in Gänze rezipierte Gesang-
buch mit 125 Stücken, das sog.  
Babstsche, wurde 1545 in Leipzig 
gedruckt. Darin sind sämtliche 
Lieder Luthers mit Variationen 
notiert. Im Vorwort warnt er vor 
falschen Liedermachern. In jener 
Zeit, als viele mit dem Komponie-

zugeben, dass auf die Angabe des 
Autors verzichtet wurde. Im Jahr 
1620 fasste der römische Jesuit 
Consenius das Werk Luthers mit 
folgenden Worten zusammen: 

„Hymni Lutheri animas plures 
quam scripta et declamationes 
occiderunt“ – „Die Lieder Luthers 
brachen mehr Seelen, als seine 
Schriften und Predigten.“
Luther schuf seine Lieder 1523/24. 
Damals entstanden 24 seiner 38 
Kompositionen. Er folgte nicht ei-
nem plötzlichen Impuls, sondern 

ren evangelischer Lieder began-
nen, musste eine Auswahl hin-
sichtlich der Glaubensregeln und 
Glaubenswahrheiten getroffen 
werden. Luther bemerkte: „Viel 
falsche Meister jetzt Lieder dich-
ten / Siehe dich für und lern’ sie 
recht richten, / Wo Gott hingebau-
et sein’ Kirch und sein Wort / Da 
will der Teufel sein mit Trug und 
Mord.“
Der lutherische Choral wird zum 
festen Bestandteil des Protestan-
tismus. Die Idee des allgemeinen 

DAS LIEDWERK MARTIN LUTHERS  
IST ÖKUMENISCH UND WAR NIE  
BESTANDTEIL DER STREITGESPRÄCHE 
ZWISCHEN DEN KONFESSIONEN



38 Christophoribote //Varia

Priestertums lag Luther sehr am 
Herzen und war die Quelle seiner 
begeisterten Einbeziehung der 
Gläubigen in das Gottesdienst-
geschehen. Über die Kraft der 
lutherischen Musik schreibt A. 
Wilson-Dickson: „Die Katholiken 
hören ohne zu singen; die Calvi-
nisten singen ohne zu hören; die 
Lutheraner singen und hören.“ Die 
römisch-katholischen Christen 
wussten wegen der zwischen ih-
nen und dem Priester bestehen-
den Sprachbarriere nicht aktiv an 
der Heiligen Messe teilzunehmen. 
Die Anhänger der Theologie von 

2016 in der Kirche zur Göttlichen 
Vorsehung in Breslau wurde wäh-
rend des Liedes Najdroższy Zbawco 
mój die Gemeinde in Männer- und 
Frauenstimmen geteilt und zu-
sätzlich mit dem gemeinsamen Ge-
sang zweier Chöre gemischt.

REFORMACJA NIEMIECKA  
A ROZUMIENIE ROLI MUZYKI  
W NABOŻEŃSTWIE
Ruch zapoczątkowany przez M. 
Lutra to nie tylko odnowa Kościoła 
i powrót do źródeł, ale także nowe 
rozumienie roli muzyki, przez któ-
rą można się modlić. Zmieniło się 
znaczenie muzyki obecnej w  cza-
sie nabożeństwa. Najważniejszym 
jej wykonawcą stał się sam zbór. 
Luter jest twórcą 38 pieśni. Prze-
ważnie są to utwory, do których 
słowa pochodzą z psalmów. O tym, 
że dla Reformatora muzyka była 
bliska i  ważna, świadczy zdanie: 

„muzyka jest pięknym, cudownym 
darem Bożym. Moje serce prze-
pełnione jest wdzięcznością za 
muzykę, która to często pokrzepia 
i wyzwala mnie z najcięższych 
trosk”. Twórczość chorałowa Lutra 
znalazła swój wyraz w jego pie-
śniach, nie mógł się on zgodzić 
na usuniecie z  kościołów tego, co 
miało znamiona artyzmu. Muzy-
ka, pieśni i śpiewy miały służyć 
Temu, który je dał. Teksty pieśni 
zaczęły być tworzone w języku na-
rodowym. Luter szybko dostrzegł, 
że obok Biblii, ludziom trzeba dać 
zbiór pieśni, używanych podczas 
nabożeństwa. Można stwierdzić, 
że twórczość Lutra jest ekumenicz-
na. Pozostawała ona zawsze poza 
wszelkimi sporami. Luter tworzył 
pieśni na przełomie lat 1523/24. 
Wtedy to powstały dwadzieścia 
cztery utwory. Chorał luterański 
staje się stałym towarzyszem pro-
testantyzmu, ponieważ przyczynia 
się do aktywnego udziału zborow-
ników w nabożeństwie. Słuchanie 
i śpiewanie może mieć miejsce na-
wet w  czasie wykonywania jednej 
pieśni. Po dzień dzisiejszy można 
spotkać się z uroczystymi nabo-
żeństwami, gdzie kolejne zwrotki 
pieśni są wykonywane przez różne 
grupy parafialne.

Trost, der 
vom Kreuze 
fließt

Johannes Calvin passten die Mu-
sik an ihr ideales Verständnis der 
frühchristliche Kirche und deren 
Gottesdienste an. Die Lutheraner 
wiederum bewahrten mit Beson-
nenheit das Gleichgewicht zwi-
schen Gemeindegesang und der 
zur Glaubensäußerung in der Kir-
che vorgetragenen Musik. Zuhören 
und Singen geschieht gleichzeitig. 
Bis heute werden Gottesdienste ge-
feiert, in denen jede Strophe eines 
Liedes von verschiedenen Gruppen 
der Gemeinde gesungen wird, wie 
z.B. während des ökumenischen 
Gottesdienstes zum Festtag der 
Musiker. Dort, am 18. November 

DIE LUTHE-
RANER BE-
WAHRTEN IM  
GOTTESDIENST 
DAS GLEICH-
GEWICHT ZWI-
SCHEN DEM 
GESANG DER 
GEMEINDE  
UND ANDERER  
LITURGISCHER 
MUSIK

JOANNA GIEL

Jesus Christus als einer der Heili-
gen Dreifaltigkeit ist uns insofern 
nah, als dass wir uns seine Gestalt 
vorstellen können, denn er wurde 
als Einziger der drei göttlichen 
Wesen Mensch; ein Mensch, der 
uns ähnlich ist und zugleich doch 
anders, weil frei von Sünde. Gott 
Vater wurde in der Malerei oft als 
weiser Greis mit einem weißen 
Bart dargestellt. Für mich muss er 
jedoch nicht menschliche Gestalt 
haben, muss sich nicht hinter ei-
ner Wolke am Himmel verstecken. 
Wo denn sollte er sein? Im Kos-
mos? Nein! Gott ist eine allgegen-
wärtige und allmächtige Kraft, de-
ren Wirkung wir im diesseitigen 
Leben erfahren. Sein Gesicht aber 
werden wir erst nach unserem 
Tod sehen. Ich bin überzeugt, dass 
dort das Licht herrscht. Es gibt als 
eine weitere Gestalt der Heiligen 
Dreifaltigkeit den Heiligen Geist, 
die mit der menschlichen Sprache 
am schwersten zu erklären ist. Für 
mich ist er ein Gesandter Gottes 
und eine Verbindung zwischen 
dem „Himmel“ und der Erde oder  
zwischen Gott und dem Menschen. 
Jedes der drei göttlichen Wesen er-
füllt eine wichtige, jeweils andere 
Aufgabe, und die drei Wesenhei-
ten verbinden sich gleichzeitig zu 
einer vollkommenen Ganzheit, zu 
einer Einheit. 
Meine Bekannte (übrigens nicht 
getauft), von mir einmal nach 
dem Glauben an Gott gefragt, ant-
wortete, dass sie an die Vernunft 
glaube. Ich fragte mich darauf-
hin: schließt der Glaube an die 
Vernunft und die Vernunft selbst 
den Glauben an Gott aus? Schnell 
beantwortete ich diese Frage 
mit „nein“. Es ist umgekehrt: die 
Vernunft ist dem Kennenlernen 
Gottes behilflich. Ohne Vernunft 

wären wir nicht imstande, fun-
damentale Glaubenswahrheiten 
kennenzulernen und sie an an-
dere Menschen weiterzuleiten. In 
Momenten des Zweifelns kann 
die Vernunft durch die Betrach-
tung der Natur zur Bewunderung 
Gottes führen. Johannes Paul 
II. schreibt im ersten Satz seiner 
Enzyklika über die Beziehungen 
zwischen der Vernunft und dem 
Glauben „Fides et ratio“ (1998) 
Folgendes: „Der Glaube und die 
Vernunft sind wie zwei Flügel, an 
denen der menschliche Geist zur 
Betrachtung der Wahrheit empor-
steigt“. Eine wichtige Stelle hat in 
dieser Enzyklika eine Betrachtung 
über die Wechselbeziehungen zwi-
schen der Theologie („Lehre von 
Gott“) und der Philosophie („Lie-
be zur Weisheit“). Die Philosophie, 
aufgefasst als Betrachtung über 
die fundamentalen Probleme und 
als Streben, das Wesen dieser Pro-
bleme zu erblicken und die Welt 
zu verstehen, muss die Theologie 
nicht ausschließen. Beide Diszi-
plinen sollen sich gegenseitig er-
gänzen, denn beiden liegt daran, 
Wahrheit zu erreichen. 
Jedes Jahr, wenn der Frühling naht 
und die Natur zum Leben erwacht, 
begehen wir die Erinnerung der 
Kreuzigung Christi. Christus hat 
die Folter des Kreuzwegs überstan-
den. Anschließend ist er am Kreuz 
gestorben um uns zu erlösen und 
ist auferstanden. Das ist eine Tat-
sache von großer Bedeutung für 
uns Christen. Trotzdem finden 
wir in der evangelischen Kirche 
nicht die Stationen von Kreuzwe-
gen, welche jedoch den Katholiken 
so präsent und wichtig sind, dass 
sie bei den einzelnen Kapellen 
verweilen, um die Passion Christi 
zu betrachten. Dies hängt mit der 
Ablehnung der Bilderverehrung 
der Lutheraner zusammen. Aber 
auch letztere erleben den Kreuz-
weg, indem sie sich die einzelnen 
Stufen vergegenwärtigen. An je-
dem Freitag in der vorösterlichen 
Fastenzeit versammeln sie sich 
in der Kirche, um die in den vier 
Evangelien weitergegebene Lei-
densgeschichte zu hören, welche 



39

im Gottesdienst von Passions-
liedern durchwoben wird. Der 
Karfreitag ist in der lutherischen 
Tradition die wichtigste Feier. Die 
evangelische Kirche konzentriert 
sich auf das Kreuz und gedenkt 
des letzten und schmerzlichsten 
Ereignisses des Lebens Christi, das 
zugleich der größte Ausdruck der 
Liebe Gottes zu den Menschen ist.
Im Schlesischen Provinzial-Ge-
sangbuch finden wir „Die Ge-
schichte des Leidens und Sterbens 
unsers Herrn Jesu Christi” im 
Anhang. Dieser Text umfasst die 
Ereignisse vom Beschluss des Ho-
henrats über die Verurteilung Jesu 
zum Tode, dem letzten Abendmahl 
mit seinen Jüngern, dem Gerichts-
verfahren, dem Kreuzweg und 
Jesu Tod am Kreuz bis zu seiner  
Grablegung. Die Geschichte endet 
mit dem Ereignis, als die Phari-
säer Pilatus bitten, das Grab mit 
Wachsoldaten zu sichern, damit 
die Jünger die Leiche Christi nicht 
stehlen könnten. In der Tat wird 
das Grab bewacht. Aber Jesus be-
siegt mit seiner Auferstehung den 
Tod. Als die Jünger am dritten Tag 
nach der Kreuzigung an den Ort 
seiner Bestattung kommen, ist das 
Grab leer. Es erfüllen sich also das 
Wort und das Versprechen Christi. 
Die Auferstehung wird in dem ge-
nannten Text nicht beschrieben, 
denn dies sind schon die Ereignis-
se des Ostersonntags. 
Ich denke, dass der Kreuzweg Jesu 
eine doppelte Bedeutung für das 
Leben eines Christen haben kann. 
Zum einen ist er mit Situationen 
unseres Leben vergleichbar, in 
denen wir eine schwere Erfah-
rung machen: wenn eine uns 
nahe Person stirbt oder wenn wir 
Krankheit, Krieg oder Einsamkeit 
erleben. Wir leiden dann so sehr, 
dass man dieses Leiden unseren 
persönlichen Kreuzweg nennen 
kann. Diese Schicksalsereignis-
se bringen für uns großes Leid 
und Mühe. Auch wenn es uns so 
scheint, dass wir nicht imstande 
seien, dies zu ertragen, erfährt 
Gott uns nur in dem Maße, in dem 
wir imstande sind, diese schweren 
Schicksalsschläge auf uns zu neh-

men. Welches Ziel hat dieses, un-
ser Leiden? Ich denke, es dient der 
Sensibilisierung für die Bedürftig-
keit anderer Menschen sowie einer 
gewissen Vervollkommnung un-
seres Charakters. Manchmal aber 
bekommen wir die Antwort auf 
diese Frage erst in einer anderen 
Welt.
Zum anderen sollte man die Be-
deutung des Kreuzwegs im Kon-
text der Erlösung von den Sünden 
sehen. Christus hat die Passion des 
Kreuzwegs durchgestanden und 
ist am Kreuz gestorben, um uns 
von der Sünde zu befreien. Manch-

werden uns nicht weiter nieder-
drücken. Ich erinnere mich an 
eine Geschichte aus der Kindheit, 
deren Autor ich aber vergessen 
habe: Ein Zweifelnder fragt Gott, 
warum er – als er in dem schwie-
rigsten  Lebensabschnitt an der 
Meeresküste entlang ging – nur 
die Spuren seiner eigenen Füße 
im Strand sah. Gott antwortet 
ihm: „Das waren nicht die Spu-
ren deiner Füße, sondern meiner“. 

„Wie ist das möglich?“ – fragt der 
verwunderte Christ. Gott sagt: 

„Ich habe dich auf meinen Händen 
getragen“. Diesen Glauben, dass 
Gott in den schwersten Momenten 
unseres Lebens mit uns ist, sollen 
wir nicht verlieren. Und Christus 
ist der Weg.

POCIESZENIE PŁYNĄCE Z KRZYŻA
Jezus Chrystus jest spośród Trójcy 
Świętej o tyle nam bliski, że mo-
żemy wyobrazić sobie jego postać, 
gdyż jako jedyna spośród trzech 
Boskich Istot stał się człowie-
kiem; człowiekiem podobnym do 
nas, a  jednak innym, bo wolnym 
od grzechu. Bóg Ojciec w malar-
stwie często przedstawiany był 
jako starzec-mędrzec z siwą brodą. 
Dla mnie jednak nie musi on mieć 
ludzkiej postaci, nie musi skry-
wać się za chmurą na widzialnym 
przez nas niebie. Bo gdzież miał-
by być? W kosmosie? Nie! On jest 
wszechobecną i wszechwładną 
siłą, której działania doświadcza-
my w doczesnym życiu. Ale Jego 
oblicze będziemy oglądać dopiero 
po śmierci. Jestem przekonana, 
że tam jest światłość. Jest jeszcze 
Duch Święty, postać Trójcy Świę-
tej najtrudniejsza do wytłumacze-
nia ludzkim językiem. Dla mnie 
jest on posłannikiem i łącznikiem 
między „niebem” a ziemią. A może 
bardziej między Bogiem a człowie-
kiem. Każda z trzech Istot Boskich 
spełnia swoje ważne, inne zadanie 
i jednocześnie łączy się w doskona-
łą całość, w Jednię.
Kiedyś moja znajoma (zresztą nie 
ochrzczona) zapytana przeze mnie 
o wiarę w Boga, odpowiedziała, że 
wierzy w rozum. Zadałam sobie 
wówczas pytanie: czy wiara w ro-

zum albo sam rozum wykluczają 
wiarę w Boga? Szybko odpowie-
działam: nie! Jest wręcz przeciw-
nie. Rozum jest pomocny w po-
znawaniu Pana Boga. Bez rozumu 
nie bylibyśmy w stanie przyjąć 
podstawowych prawd wiary oraz 
przekazać je innym. W chwilach 
zwątpienia rozum poprzez obser-
wację przyrody może doprowadzić 
do uwielbienia Boga. Jan Paweł II 
w pierwszym zdaniu encykliki po-
święconej relacjom między rozu-
mem i wiarą „Fides et ratio” (1998) 
pisze: „Wiara i rozum są jak dwa 
skrzydła, na których duch ludzki 
unosi się ku kontemplacji praw-
dy”. Ważne miejsce w tej encyklice 
zajmuje rozważanie o wzajemnym 
oddziaływaniu teologii (nauka 
o  Bogu) i filozofii (umiłowanie mą-
drości). Filozofia, rozumiana jako 
rozważania na temat podstawo-
wych problemów i dążenie do po-
znania ich istoty oraz całościowe-
go zrozumienia świata, nie musi 
wykluczać teologii. Co więcej: obie 
dyscypliny powinny się uzupeł-
niać, gdyż obu zależy na poznaniu 
prawdy. 
Każdego roku, w okolicy wiosny i w 
atmosferze budzącej się do życia 
przyrody, przeżywamy rocznicę 
ukrzyżowania Chrystusa. Chry-
stus przeszedł mękę drogi krzy-
żowej, następnie umarł na krzyżu, 
by nas zbawić, i zmartwychwstał. 
Jest to fakt o ogromnym znaczeniu 
dla każdego chrześcijanina. Mimo 
tego w kościele ewangelickim nie 
znajdziemy stacji drogi krzyżowej, 
tak ważnych i obecnych u katoli-
ków, którzy przy poszczególnych 
kaplicach zatrzymują się, by roz-
ważać mękę Chrystusa. Jest to 
związane z odrzuceniem przez 
luteran oddawania czci obrazom. 
Jednak i luteranie w czasie pasyj-
nym przeżywają drogę krzyżową, 
poprzez rozważanie poszczegól-
nych wydarzeń męki Pańskiej. We 
wszystkie piątki czasu pasyjnego 
gromadzą się w kościele, by słu-
chać historii męki Pańskiej opartej 
na czterech ewangeliach, przepla-
tanej pieśniami pasyjnymi. Wielki 
Piątek jest w tradycji luterańskiej 
najważniejszym świętem. Kościół 

mal trennt uns von Gott das Ver-
harren in schwerer Schuld. Wenn 
wir zur Besinnung kommen, führt 
der Weg zu Gott über Christus und 
dessen Tod am Kreuz. 
In beiden Fällen fließt vom Kreuz-
weg und vom Kreuz selbst Trost 
für den Menschen. Wir sind in un-
serem Leid nicht alleine. Christus 
hat auch gelitten und sein Leiden 
hatte eine erlösende Dimension. In 
einem Brief des Apostel Paulus le-
sen wir: „Alle euren Sorgen werft 
auf ihn, denn ihr bedeutet Ihm 
sehr viel“. Man muss nur vertrau-
en und beten, dann wird unser 
Leben leichter sein und die Sorgen 

DAS LEIDEN 
CHRISTI GIBT 
UNSEREM PER-
SÖNLICHEN 
KREUZWEG EINE 
ERLÖSENDE 
DIMENSION UND 
SENSIBILISIERT 
UNS FÜR DIE 
BEDÜRFTIGKEIT 
UNSERES  
NÄCHSTEN



40 Christophoribote //Varia

ewangelicki koncentruje się wła-
śnie na Krzyżu i rozpamiętuje ten 
ostatni i najboleśniejszy etap życia 
Chrystusa, będący jednocześnie 
największym przejawem miłości 
Boga do człowieka.
W śląskim śpiewniku ewangelic-
kim (Schlesisches Privinzial-Ge-
sangbuch) znajdujemy załącznik w 
postaci „Historii cierpienia i śmier-
ci naszego Pana Jezusa Chrystusa”. 
Historia ta obejmuje wydarzenia 
od postanowienia Sanhedrynu 
o wydaniu Jezusa na śmierć, ostat-
niej wieczerzy Jezusa z uczniami, 
sądu nad Nim, następnie drogi 
krzyżowej, śmierci na krzyżu aż ku 

bardzo, że można to porównać 
z naszą własną drogą krzyżową. 
Przechodzimy przez te zdarzenia 
losowe z wielkim trudem i cierpie-
niem. Chociaż wydaje nam się, że 
nie jesteśmy w stanie znieść tego 
cierpienia, to jednak Pan Bóg do-
świadcza nas tylko na tyle, na ile 
jesteśmy w stanie znieść to trud-
ne doświadczenie. Jaki jest cel 
tego cierpienia? Myślę, że jest to 
uwrażliwienie na krzywdę innych, 
pewne oszlifowanie naszego cha-
rakteru, jego uszlachetnienie. Cza-
sem jednak odpowiedź na to pyta-
nie dostaniemy dopiero w innym 
świecie, innej światłości. 
Z drugiej strony znaczenie dro-
gi krzyżowej należy postrzegać 
w  kontekście wyzwolenia od grze-
chu. Chrystus przeszedł cierpienie 
drogi krzyżowej i męki na krzyżu, 
by wyzwolić nas od grzechu. Cza-
sami oddziela nas od Pana Boga 
trwanie w świadomej winie. Gdy 
przychodzi opamiętanie, droga 
odnalezienia Pana Boga prowadzi 
przez Chrystusa i jego mękę na 
krzyżu.    
W obu przypadkach z drogi krzy-
żowej i krzyża płynie pocieszenie 
dla człowieka. Nie jesteśmy sami 
w swym cierpieniu. Chrystus rów-
nież cierpiał, a jego cierpienie mia-
ło wymiar zbawczy. W liście Św. 
Piotra czytamy: „Wszelką troskę 
swoją złóżcie na niego, gdyż On ma 
o was staranie.” (1P 5,7). Wystarczy 
zawierzyć i oddać się modlitwie, 
a  nasze życie stanie się lżejsze, 
troski nie będą nas tak przytła-
czać. Przypomina mi się pewna 
przypowieść z dzieciństwa, któ-
rej autora nie pamiętam. Pewien 
wątpiący chrześcijanin pytał Pana 
Boga, dlaczego, gdy szedł brzegiem 
morza w najtrudniejszym okresie 
swego życia, widział na piasku tyl-
ko ślady swoich stóp. Pan Bóg mu 
odpowiedział: „To nie były ślady 
twoich stóp, tylko moje”. „Jak to?”– 
zapytał zdziwiony chrześcijanin. 
Pan Bóg odparł: „Bo ja niosłem Cię 
wtedy na swoich rękach”. Tej wiary, 
że Pan Bóg jest z  nami w najtrud-
niejszych chwilach naszego życia 
nie możemy tracić. A Chrystus jest 
drogą do Niego. 

złożeniu ciała Chrystusa w grobie. 
Historia ta kończy się w momen-
cie, gdy faryzeusze proszą Piłata o 
ustawienie straży przy grobie Je-
zusa, tak by Jego uczniowie nie mo-
gli wykraść ciała. Strażnicy rze-
czywiście zostają ustawieni przy 
grobie Jezusa. Jednak Chrystus po-
konuje śmierć i zmartwychwstaje. 
Gdy jego uczniowie przychodzą 
trzeciego dnia od ukrzyżowania 
do miejsca złożenia ciała Chrystu-
sa, grób okazuje się pusty. Spełnia 
się zatem słowo i obietnica Chry-
stusa. Moment zmartwychwstania 
nie jest jednak ujęty w „Historii 
cierpienia i śmierci naszego Pana 
Jezusa Chrystusa”. Są to już wyda-
rzenia Wielkiej Nocy.
Myślę, że droga krzyżowa Chrystu-
sa może mieć dwojakie znaczenie 
dla życia chrześcijanina. Z jednej 
strony można ją porównać do sy-
tuacji z naszego życia, gdy dotyka 
nas śmierć bliskiej osoby, choroba, 
wojna, samotność lub inne trud-
ne zdarzenie. Cierpimy wtedy tak 

NIGDY NIE MOŻEMY 
UTRACIĆ WIARY,  
ŻE BÓG JEST  
Z NAMI NAWET  
W NAJTRUDNIEJ-
SZYCH MOMEN-
TACH ŻYCIA

Nachruf Pfr. i.R. 
Hartmut Fleischmann
Befiehl dem Herrn deine Wege und 
hoffe auf ihn, er wird’s wohl machen 
(Ps.37,5)
Pastor Fleischmann und seine 
Ehefrau sind der St. Christophori-
Gemeinde über Jahrzehnte eng 
verbunden gewesen. Während 
der Reise einer Gruppe von Pasto-
ren aus Baden-Württemberg nach 
Schlesien Ende der 1980-er Jahre 
lernte Pfr. Fleischmann den da-
maligen Pastor an St. Christophori, 
Pfr. Ryszard Borski kennen. Es ent-
stand eine Verbindung, die sich im 
Laufe der Jahre immer weiter ver-
tiefen sollte. Zunächst konnte Pfr. 
Borski 1990 die Einladung nach 
Giengen annehmen und bereits 
1993 fuhr eine vierköpfige, evan-
gelische Gruppe aus Breslau an 
die Brenz. Die Gemeinden von St. 
Christophori und der Ev. Stadtkir-
chen schlossen eine Partnerschaft, 
die bis Pfr. Fleischmanns Eintre-
ten in den Ruhestand ein lebhaf-
tes Hin-und Her mit sich brachte. 
Unsere Schlesierinnen erinnern 
sich gerne an die fröhlichen Fahr-
ten nach Württemberg, in den Ort 
mit seiner über 1000-jährigen 
Geschichte und die Abschluss-
gottesdienste in der Kirche Unse-
rer Lieben Frau mit ihren beiden 

ungleichen Türmen. Ermöglicht 
wurden die gegenseitigen Besuche 
aufgrund der unendlichen Groß-
zügigkeit und Gastfreiheit unserer 
schwäbischen Glaubensbrüder.
Nach seiner Pensionierung blieb 
Pfarrer Fleischmann nicht nur in 
seiner Giengener Gemeinde ver-
antwortlich aktiv, sondern hielt 
weiterhin Kontakt zu unseren äl-
teren Mitgliedern. Die Hilfe und 
Unterstützung, die unsere Kir-
chengemeinde durch Pfr. Fleisch-
mann und seine Frau erfahren hat 
und die sich auf alle erdenklichen 
Felder des menschlichen Mitein-
ander erstreckte, bewahren wir in 
erinnernder Dankbarkeit. Seien 
Sie, verehrte, liebe Frau Fleisch-
mann, der zutief mitfühlenden 
Gedanken derer, die Sie hier ken-
nen, versichert!



41

Monatsspruch Februar
Wenn ihr in ein Haus kommt, so sagt als erstes: Friede diesem Haus! Lk 10,5

02.02.2017 Donnerstag Darstellung des Herrn

05.02.2017
Breslau
Liegnitz

Sonntag
10:00
13:00

Letzter Sonntag nach Epiphanias 
Predigttext: 2. Mose 3,1-10

11.02.2017
Lauban
Bad Warmbrunn

Samstag
10:00
14:00

3. Sonntag vor der Fastenzeit
Septuagesimae
Predigttext: Lk 17,7-10

12.02.2017
Breslau
Waldenburg

Sonntag
10:00
14:00

3. Sonntag vor der Fastenzeit 
Septuagesimae
Predigttext: Lk 17,7-10

14.02.2017 Dienstag Kyrill und Method, Missionare

16.02.2017
Breslau

Donnerstag
18:00

Bibelstunde in Zimpel

19.02.2017
Breslau
Liegnitz

Sonntag
10:00
13:00

2. Sonntag vor der Fastenzeit 
Sexagesimae
Predigttext: Mk 4,26-29

26.02.2017
Breslau

Sonntag
10:00

Sonntag vor der Fastenzeit 
Estomihi Predigttext: Lk 10,38-42 
Lutherische Heilige Messe 
+ Kirch-Kaffee

Monatsspruch März
Vor einem grauen Haupt sollst du aufstehen und die Alten ehren und sollst 
dich fürchten vor deinem Gott; ich bin der Herr. Lev 19,32

01.03.2017
Breslau 

Mittwoch
18:00

Aschermittwoch
Predigttext: Joel 2,12-18 (19)

05.03.2017
Breslau 
Liegnitz

Sonntag
10:00
13:00

1. Sonntag der Fastenzeit
Invocavit 
Predigttext: 1. Mose 3,1-19 (20-24)

11.03.2017
Lauban
Bad Warmbrunn

Samstag
10:00
14:00

2. Sonntag der Fastenzeit
Reminiscere 
Predigttext: Mt 12,38-42

12.03.2017
Breslau
Waldenburg

Sonntag
10:00
14:00

2. Sonntag der Fastenzeit
Reminiscere
Predigttext: Mt 12,38-42
Predigt: Pfr. em. Klaus Dieter Härtel

16.03.2017
Breslau

Donnerstag
18:00

Bibelstunde in Zimpel

19.03.2017
Breslau
Liegnitz

Sonntag
10:00
13:00

3. Sonntag der Fastenzeit
Oculi
Predigttext: Mk 12,41-44

21.03.2017
Breslau

Dienstag
19:00

Der Geburtstag von J.S. Bach
Kantatengottesdienst, bwv 54

25.03.2017 Samstag Verkündigung des Herrn

26.03.2017
Breslau

Sonntag
10:00

4. Sonntag der Fastenzeit, Laetare
Predigttext: Joh 6,55-65
Lutherische Heilige Messe 
+ Kirch-Kaffee

Monatsspruch April
Was sucht ihr den Lebenden bei den Toten? Er ist nicht hier, er ist aufer-
standen. Lk 24,5-6

02.04.2017
Breslau 
Liegnitz

Sonntag
10:00
13:00

5. Sonntag der Fastenzeit
Judica
Predigttext: 1. Mose 22,1-13

08.04.2017
Lauban
Bad Warmbrunn

Samstag
10:00
14:00

6. Sonntag der Fastenzeit
Palmarum
Predigttext: Mk 14,3-9

09.04.2017
Breslau
Waldenburg

Sonntag
10:00
14:00

6. Sonntag der Fastenzeit
Palmarum
Predigttext: Mk 14,3-9

10.04.2017 Montag Dietrich Bonhoeffer, Märtyrer

TRIDUUM SACRUM

13.04.2017
Breslau

Donnerstag
18:00

Gründonnerstag
Lutherische Heilige Messe
Predigttext: Mk 14,17-26

14.04.2017
Liegnitz
Breslau

Freitag
13:00
18:00

Karfreitag
Predigttext: Lk 23,33-49

16.04.2017
Breslau
Waldenburg

Sonntag
10:00
14:00

Ostersonntag
Predigttext: Mt 28,1-10

16.04.2017
Lauban
Bad Warmbrunn

Montag
10:00
14:00

Ostermontag
Predigttext: Lk 24,36-45

20.04.2017
Breslau

Donnerstag
18:00

Bibelstunde in Zimpel

23.04.2017
Breslau

Sonntag
10:00

1. Sonntag nach Ostern
Quasimodogeniti
Predigttext: Joh 21,1-14
Lutherische Heilige Messe 
+ Kirch-Kaffee

25.04.2017 Dienstag Markus, Evangelist

26.04.2017
Breslau

Mittwoch
18:00

Orgelandacht mit Psalmen

29.04.2017 Samstag Katharina von Siena, Mystikerin 
und Kirchenlehrerin

30.04.2017
Breslau

Sonntag
10:00

2. Sonntag nach Ostern
Misericordias Domini
Predigttext: Hes 34, 1-16.31

LITURGISCHER KALENDER



42 Christophoribote

Ein Bild von früher

Spenden
Info

Die St. Christophori-Gemeinde hat den Status einer gemeinnützigen Organisation. Ihre 
Geldspenden sind aufgrund der Ihnen von uns ausgestellten Spendenbescheinigung 
auch in Deutschland steuerlich absetzbar. Angabe Verwendungszweck: Kirchengemeinde 
St. Christophori Breslau. Für jede Zuwendung sind wir Ihnen sehr dankbar.

Jubilare

Pfr. Hartmut Fleischmann, Janusz Witt, Pfr. Ryszard Borski, 
Annemarie Fleischmann und Waltraud Kołtuniewicz 1993 
in Giengen a.d. Brenz. Fot.: km (Heidenheimer Zeitung vom 
07.09.1993)

Februar

6	 1964	 Lidia Podżorska		  Breslau

6	 2001	 Edwina von Kap-herr	   Kurtwitz [Kondratowice]

8	 1926	 Elisabeth Matusz	 Hirschberg

16	 1992	 Sandra Brigida Wypych	 Waldenburg

19	 2014	 Stefanie Häuslein		  Breslau

22	 1999	 Katharina Büchner		  Breslau

25	 1933	 Erna Gold		  Waldenburg

März

9	 1924 	 Hellmut Butterweck		  Görlitz

14	 1995 	 Konrad Marek Smoliński 	 Greifenberg

16	 1916 	 Else Scholz 		  Trattlau [Kostrzyna] 

19	 1930 	 Else Kowalkowska 	 Schmellwitz [Śmiałowice]

23	 1971 	 Andreas Büchner 		  Breslau

26	 1941	 Jutta Behnisch 	 Borne [Źródła]

27	 1995 	 Rachela Gundlach-Fober 	 Breslau

28	 1930 	 Charlotte Lamek 	 Krausendorf [Dębrznik]

April

3	 2002 	 Weronika Sierenberg 		  Breslau

4	 1948 	 Anna Szemplińska 	 Bad Warmbrunn

10	 1940 	 Margarete Biołus 		  Lauban

17	 1929	 Janina Głogowska 		  Liegnitz

19	 1940 	 Rosemarie Kwaśnik 		  Reichenbach

19	 1986 	 Janis Kriegel 			   Niesky

22	 2004 	 Paul-Adrian Giessler 		  Breslau

25	 1958 	 Andrzej Fober 		  Breslau

25	 2008 	 Amalie von Kap-herr 		  Kurtwitz

27	 1926 	 Jerzy Szempliński 	 Bad Warmbrunn



WROCŁAW
Parafia ewangelicka
Świętego Krzysztofa

Nabożeństwa
ewangelickie
w języku niemieckim
na Śląsku

WROCŁAW
Kościół Św. Krzysztofa
Plac Św. Krzysztofa 1,
co niedzielę, 10:00

LEGNICA
Kościół Panny Marii
Plac Mariacki 1,
każda 1. i 3. niedziela
miesiąca, 13:00

CIEPLICE ZDRÓJ
Kościół Zbawiciela
Plac Piastowski 18,
każda 2. sobota
miesiąca, 14:00

LUBAŃ
Kościół Panny Marii
Aleja Kombatantów 2,
każda 2. sobota 
miesiąca, 10:00

WAŁBRZYCH
Kościół Zbawiciela
Plac Kościelny 1,
każda 2. niedziela
miesiąca, 14:00

Christophoribote luty, marzec, kwiecień nr 1 | 2017 Kwartalnik, nr kolejny 137, rok wydawniczy 
XII Wydawca: Parafia Ewangelicko-Augsburska Św. Krzysztofa we Wrocławiu. Nakład: 1100 egz.
Redakcja: Jolanta M. Waschke (redaktor naczelna), Andrzej Fober, Joanna Giel, Annemarie von Kap- 
-herr, Tomasz Kmita-Skarsgård (DTP), Marcin M. Pawlas. Fotografie na s. 2 i 51: Maciej Lulko. Obraz 
s. 1: Ecce homo (Oto człowiek), Antonio Ciseri, 1871

Plebania | Adres korespondencyjny
Parafia ewangelicko-augsburska Św. Krzysztofa
ul. Partyzantów 60, 51-675 Wrocław
Tel. 713 487 317
www.schg.pl/pl      Facebook  @stchristophori

Konto (PLN)
Bank Zachodni WBK
(IBAN) PL 69 1090 2590 0000 0001 2232 7977
(BIC) WBKPPLPP

Konto (EUR)
Sparkasse Oberlausitz-Niederschlesien
Girokonto DE 58 8505 0100 3100 0369 04
Kontoinhaber: Ev. Deutsche Gemeinde Breslau

Proboszcz Andrzej Fober
Tel. 607 991 700
mail@schg.pl

Siostra parafialna Lidia Podżorska
Tel. 604 185 724

Zeggerteum – kantorat i fundacja
Dyrektor muzyczny Tomasz Kmita-Skarsgård
Plac Św. Krzysztofa 1, 50-056 Wrocław
www.zeggerteum.org        Facebook  @zeggerteum
zeggerteum@schg.pl

Konto Zeggerteum (PLN)
ING Bank Śląski
(IBAN) PL 94 1050 1575 1000 0090 3094 5985
(BIC) INGBPLPW



BRESLAU 
auf den Aufnahmen 
von Maciej Lulko

Die Powstańców Śląskich-Strasse  
(früher Kaiser Wilhelm-Strasse)  
vom Sky Tower aus

Besuchen Sie die Webseite des 
Architekturfotografen Maciej 
Lulko, wo Sie Abzüge Breslauer 
Fotografien bestellen können: 
Panoramaaufnahmen, Fotogra-
fien aus der Vogelperspektive, 
Aufnahmen bestimmter Gebäu-
de – alles in unterschiedlichen 
Größen und zu günstigen Prei-
sen. Die Fotos werden Ihnen per 
Postweg zugesandt. 

www.foto-ml.pl


